
Harold S. Bender

Die Vision der Täufer

Harold S. Bender (1897-1962)



2

Titel der englischen Originalausgabe: 

The Anabaptist Vision

by Harold S. Bender

© 1960 Herald Press

Harrisonburg, Virginia 22802, U.S.A.

All Rights Reserved

Herausgeber der deutschen Ausgabe:

Florian Kienzle, Frankenthal (Pfalz)

Bibelzitate

werden nach der Übersetzung von Franz Eugen Schlachter wiederge-

geben: Die Bibel: mit Parallelstellen und Studienhilfen: Version 2000, 

neue revidierte Fassung. 1. Auflage. Genf: Genfer Bibelgesellschaft, 

2006.

„Die Vision der Täufer“

ISBN 978-3-9806560-5-4

© 2024 Hirtenstimme e.V.

Wormser Str. 124 • D-67227 Frankenthal



Vorwort des deutschen Herausgebers

Grundsätzliches

„Die Vision der Täufer“ oder „The Anabaptist Vision“, wie es 

im englischen Original heißt, war der Titel einer Rede, die Ha-

rold S. Bender im Jahre 1942 vor der „American Society of 

Church History“ hielt. Bender, ein amerikanischer Mennonit 

mit schweizerischen Wurzeln, der unter anderem in Heidel-

berg promoviert hatte, war zu diesem Zeitpunkt Theologie-

professor am Goshen College in Indiana, U.S.A. und Vor-

sitzender der vorgenannten Gesellschaft. 

In seiner Rede beschreibt er die geistliche Vision der Täuferbe-

wegung des 16. Jahrhunderts, an der sich die Täufer orien-

tierten und sich somit vom Protestantismus abhoben. Bender 

bringt diese Vision auf drei wesentliche Punkte:

1. Zum einen stellt die Nachfolge Jesu im Leben, nach er-

folgter Wiedergeburt und anschließendem Streben, ein 

Heiligungsleben zu führen, einen grundsätzlichen We-

senszug des Täufertums dar. Bender macht dabei 

deutlich, dass eine zu starke Betonung des Glaubens, 

wie es bei Luther der Fall war, zur Theologie führe, 

Nachfolge dagegen zu einem wahrhaft christlichen 

Leben. 

3



4

2. Als Zweites legt Bender das neue Gemeindeverständnis

der Täufer dar, das sich dadurch auszeichnet, dass eine 

Zugehörigkeit zur Gemeinde nur auf einer bewussten 

Entscheidung und auf Freiwilligkeit gründen kann. Dar-

über hinaus zeichnet sich die Gemeinde durch Abson-

derung von der Welt, durch Leidensbereitschaft und 

brüderliche Liebe aus.

3. Und drittens gehört zur Vision der Täufer auch eine 

neue Ethik der Liebe und der Wehrlosigkeit.

Diese Vision stand aber nicht nur den Täufern damals vor 

rund 500 Jahren vor Augen, sondern gleichsam auch uns als 

Mennoniten-Brüdern heute, die wir auf unsere Wurzeln in der 

Täuferbewegung des 16. Jahrhunderts zurückschauen dürfen. 

Diese Vision war dabei nicht nur eine neue Programmatik und 

eine neue Theologie, sondern ein schlichtes, gehorsames Um-

setzen dessen, was man aus der Heiligen Schrift, der Bibel, 

erkannt hatte. 

Auch wenn seit 1942 die Forschung viele weitere wertvolle 

Beiträge zur Täufergeschichte hervorgebracht hat und man 

Bender zwischenzeitlich immer wieder eine zu idealisierende 

Sicht auf die Täufer vorwarf, die sich zu einseitig an den 

Schweizer Brüdern und der täuferischen Richtung, welche die 

Schleitheimer Artikel zur Grundlage wählte, orientierte, ent-

spricht die von ihm herausgearbeitete „Vision der Täufer“ im 

Wesentlichen auch heute noch dem, wie wir Gemeinde verste-

hen und unseren Glauben als Mennoniten-Brüder auszuleben 

versuchen. 



Insofern kann uns diese Rede Benders als Mennoniten-Brüder 

auch heute noch eine Orientierung bieten und dabei helfen, 

uns zu prüfen, ob auch wir voller Eifer und Entschiedenheit, 

dieser Vision unserer geistlichen Vorväter, den Täufern, fol-

gend, brennend für Christus und Seine Gemeinde sind. Möge 

Gott dieses Feuer in uns erhalten und dort, wo nur noch ein 

glimmender Docht übriggeblieben ist, wieder neu entfachen.

Zur Übersetzungsarbeit

Wir haben bei der Übersetzung für die deutsche Fassung ver-

sucht, den amerikanischen Text vorsichtig in unseren heu-

tigen, deutschen Kontext zu übertragen. So haben wir z. B. 

den englischen Begriff „church“, der allgemein mit „Kirche“ 

übersetzt wird, aber in unserem Umfeld auch als „Gemeinde“ 

verstanden werden kann, situationsbedingt entsprechend 

übersetzt. 

Bei den deutschsprachigen Quellen, die Bender verwendete, 

haben wir uns bemüht, nach den Originalen zu suchen und 

diese verwendet. Dort, wo es uns trotz sorgfältiger Recherche 

nicht gelungen ist, die Quellen zu finden, haben wir sie aus 

dem Englischen rückübersetzt. Englische Zitate haben wir ins 

Deutsche übersetzt und auf die Angabe des englischen Origi-

nalzitats verzichtet. 

Dort, wo es uns zum besseren Verständnis notwendig er-

schien, haben wir eigene Anmerkungen als zusätzliche 

Fußnoten angefügt.

Florian Kienzle

Frankenthal (Pfalz) 2023

5



6



7

Harold S. Bender

Die Vision der Täufer

„Gemessen an der Wahrnehmung, die sie bei den Macht-

habern in Kirche und Staat, sowohl in römisch-

katholischen als auch in protestantischen Ländern, fand, 

war die Täuferbewegung eine der tragischsten in der Ge-

schichte des Christentums; aber gemessen an den 

Grundsätzen, die von den Männern, die diesen vorwurfs-

vollen Beinamen1 trugen, ins Spiel gebracht wurden, 

muss sie als eines der folgenreichsten und bedeutends-

ten Vorhaben im wechselvollen religiösen Kampf der 

Menschheit nach der Wahrheit bezeichnet werden. Sie 

sammelte die Errungenschaften früherer Bewegungen, sie 

ist der geistige Boden, aus dem alle nonkonformistischen 

Konfessionen2 hervorgegangen sind, und sie ist es, die in 

der modernen Geschichte als erste das Programm einer 

neuen Art der christlichen Gesellschaft ankündigte, wel-

che die moderne Welt, besonders in Amerika und 

England, nur langsam verwirklicht hat – eine absolut freie 

und unabhängige religiöse Gesellschaft und einen Staat, 

in dem jeder Mensch als Mensch zählt und seinen Anteil 

an der Gestaltung von Kirche und Staat hat.“³

1 Anmerkung des Hrsg.: Damit ist der Begriff „Anabaptisten“ (griech.: „Wieder-
täufer“) gemeint, den sie von ihren Gegnern erhielten, da sie aus deren Sicht 
Menschen tauften, die bereits als Säuglinge „getauft“ waren.

3 Rufus M. Jones, Studies in Mystical Religion, London 1909, S. 369. 
Der Heidelberger Professor Walther Köhler hat sich ähnlich geäußert und 

2 Anmerkung des Hrsg.: In Lehre und Leben nicht an die Volkskirchen angepasst.

7



8

Diese Worte von Rufus M. Jones sind eine der besten Charak-

terisierungen des Täufertums und seines Beitrags zu unserer 

modernen christlichen Kultur, die man in der englischen Spra-

che finden kann. Es waren mutige Worte, als sie vor 35 Jahren 

geschrieben wurden, aber sie sind seither von einer Genera-

tion täuferischer Forschung in reichem Maße bestätigt 

worden.4 Es steht außer Frage, dass die großen Prinzipien der 

Gewissensfreiheit, der Trennung von Kirche und Staat und der 

Freiwilligkeit in der Religion, die im amerikanischen Protes-

tantismus so grundlegend und für die Demokratie so 

wesentlich sind, letztlich von den Täufern der Reformations-

zeit abgeleitet sind, die sie zum ersten Mal klar formulierten 

und die christliche Welt aufforderten, ihnen in der Praxis zu 

folgen. Die Abstammungslinie dieser Prinzipien durch die 

Jahrhunderte mag nicht immer klar und durch andere Zwi-

erklärt, die historische Bedeutung der Täufer „erschöpft sich nicht in dem 
Duldermut, der Arbeitstreue, dem kulturellen Fleiß (...) Nein, die 
Mennoniten dürfen ohne Überhebung einen Platz in der Weltgeschichte 
beanspruchen als Bahnbrecher der modernen Weltanschauung mit ihrer 
Glaubens- und Gewissensfreiheit."

4 Die Ergebnisse dieser Forschung findet man am besten in Mennonitisches Lexikon, 
herausgegeben von Christian Hege und Christian Neff, Frankfurt a. M. und 
Weierhof 1913ff; Ernst Correll: Das Schweizerische Täufermennonitentum: Ein 
Soziologischer Bericht, Tübingen 1925; The Mennonite Quarterly Review, Goshen 1927ff; 
Mennonitische Geschichtsblätter, Weierhof 1936ff; R. J. Smithson, The Anabaptists, Their 
Contribution to Our Protestant Heritage, London 1935; John Horsch, Mennonites in 
Europe, Scottdale 1942; C. Henry Smith, The Story of the Mennonites, Berne, Indiana, 
1941, dritte veränderte und erweiterte Auflage von C. Krahn, Newton 1950; L. von 
Muralt, Glaube und Lehre der Schweizerischen Wiedertäufer in der Reformationszeit, Zürich 
1938. Vgl. auch: Wilhelm Pauck, „The Historiography oft the German Reformation 
During the Past Twenty Years, IV, Research in the Historiy of the Anabaptists“, Church 
History, Dezember 1940, 9, S. 335-364; Harold S. Bender, „Recent Progress in 
Research in Anabaptist History“, Mennonite Quarterly Review, Januar 1934, VIII, S. 3-
17. Quellen zur Geschichte der Wiedertäufer, Leipzig 1930ff, drei Bände; L. von Muralt 
und W. Schmid, Quellen zur Geschichte der Täufer (erster Band 1952 in Zürich 
veröffentlicht). In den Jahren 1955-1959 erschien das Hauptnachschlagewerk The 
Mennonite Encyclopaedia, 4 Bände, Scottdale, PA.



schenbewegungen und -gruppen verlaufen sein, aber das Ver-

dienst des ursprünglichen Täufertums ist unbestritten.

Die Reformatoren des 16. Jahrhunderts verstanden die täufe-

rischen Positionen in diesem Punkt nur zu gut und lehnten sie 

bewusst ab. Der beste Zeuge ist Heinrich Bullinger, Zwinglis 

Nachfolger in Zürich, dessen aktive Zeitspanne die ersten 

fünfzig Jahre der Geschichte der Schweizer Täufer umfasst 

und der sie so gut kannte, dass er 1531 und 1561 zwei um-

fangreiche Abhandlungen gegen sie veröffentlichte. 

Nach Bullinger lehrten die Schweizer Brüder Folgendes:

„Niemand kann und darf Gewalt anwenden, um jeman-

dem den Glauben aufzuzwingen, denn der Glaube ist 

freies Geschenk Gottes. Es ist unrecht, jemand mit Gewalt 

oder Zwang zu drängen, den Glauben anzunehmen oder 

ihn um seines Irrglaubens willen zu töten. Es ist ein Irr-

weg, wenn in der Kirche irgendein anderes Schwert als 

das des Wortes Gottes gebraucht wird. Das weltliche 

Reich sollte von der Kirche getrennt sein und kein weltli-

cher Herrscher sollte in der Kirche Macht ausüben. Der 

Herr hat lediglich befohlen, das Evangelium zu predigen, 

nicht aber jemanden mit Gewalt zu zwingen, es anzuneh-

men. Für die wahre Kirche Christi ist charakteristisch, 

dass sie leidet und Verfolgung erträgt, aber nicht andere 

mit Verfolgung bedrückt.“5

Bullinger berichtet über diese Ideen, nicht um sie zu loben, 

sondern um sie zu verurteilen und auf die Notwendigkeit 

5 Zitiert und übersetzt nach John Horsch, Mennonites in Europe, S. 325, aus Bullinger, 
Der Wiedertöufferen Ursprung, Zürich 1560, fol. 149

9



10

einer strengen Unterdrückung hinzuweisen. Er versucht, die 

täuferische Lehre Punkt für Punkt zu widerlegen, und schließt 

mit der Behauptung, dass es ein notwendiger und lobenswer-

ter Dienst sei, die Täufer zu töten.

Aber so groß der täuferische Beitrag zur Entwicklung der Reli-

gionsfreiheit auch sein mag, so ist damit das wahre Wesen des 

Täufertums noch nicht erschöpft. Letztlich ist die Religions-

freiheit ein rein formaler Begriff ohne Inhalt; er sagt nichts 

über den Glauben oder die Lebensweise derer aus, die für ihn 

eintreten, noch offenbart er ihre Ziele oder ihre Agenda. Und 

das Täufertum hatte nicht nur klar definierte Ziele, sondern 

auch eine Agenda von Bestimmtheit und Kraft. Je näher man 

diese Gruppe kennenlernt, desto mehr wird man sich der gro-

ßen Vision bewusst, die ihren Lauf der Geschichte bestimmte 

und für die sie gerne ihr Leben gaben.

Bevor diese Vision beschrieben wird, ist es angebracht, ihre 

Anziehungskraft auf die Masse der Christen des 16. Jahrhun-

derts zu erwähnen. Sebastian Franck, selbst ein Gegner, 

schrieb 1531, knapp sieben Jahre nach dem Aufkommen der 

Bewegung in Zürich:

„Die Wiedertäufer verbreiteten sich so schnell, dass ihre 

Lehre bald das ganze Land erfasste. Sie gewannen bald 

eine große Anziehungskraft, tauften Tausende und zogen 

viele aufrichtige Seelen zu sich, die einen Eifer für Gott 

hatten. […] Sie verbreiteten sich so schnell, dass die Welt 

einen Aufstand durch sie fürchtete, obwohl ich gelernt 



habe, dass diese Angst überhaupt nicht gerechtfertigt 

war.“6

Im selben Jahr schrieb Bullinger, dass „die Leute ihnen nach-

rennen, als ob sie lebendige Heilige wären“7. Ein anderer 

zeitgenössischer Autor bestätigt, „das Täufertum verbreite 

sich mit solcher Schnelligkeit, dass Anlaß zu Befürchtungen 

gegeben sei, die Mehrheit des gemeinen Volkes würde sich 

dieser Sekte anschließen“8. Zwingli war so erschrocken über 

die Macht der Bewegung, dass er sich beklagte, der Kampf mit 

der katholischen Partei sei „nur ein Kinderspiel“ im Vergleich 

zu den Auseinandersetzungen mit den Täufern.9

Die schreckliche Strenge der Verfolgung der Täuferbewegung 

in den Jahren 1527-1560 nicht nur in der Schweiz, in Süd-

deutschland und Thüringen, sondern in allen österreichischen 

Landen und in den Niederlanden zeugt von der Macht der Be-

wegung und von der verzweifelten Eile, mit der die katho-

lischen, lutherischen und zwinglischen Obrigkeiten gleicher-

maßen versuchten, sie zu erdrosseln, bevor es zu spät wäre. 

Das berüchtigte Mandat, das 1529 vom Reichstag zu Speyer 

erlassen wurde (das ist derselbe Reichstag, auf dem gegen die 

Einschränkung der evangelischen Freiheiten protestiert 

wurde), verhängte kurzerhand das Todesurteil über alle Täu-

fer und ordnete an, dass „jeder Wiedertäufer und jede wieder-

6 Horsch, S. 293, aus Sebastian Franks Chronik, Chronica, Zeytbuch und Geschychtbibel, 
Straßburg 1531, S. 444 v.
7 Heinrich Bullinger, Von dem unverschampten fräfel … der selbsgesandten Widertouffern, 
Zürich 1531, folio 2 v.
8 F. Roth, Augsburgs Reformationsgeschichte, München 1901, 2, S. 230
9 Brief Zwinglis an Vadian vom 28. Mai 1525, Huldreich Zwinglis Sämtliche Werke, ed. 
Egli, Finsler, Köhler et al., Leipzig 1914, 7, S. 332

11



12

getaufte Mann- und Weibsperson […] durch Feuer, Schwert 

oder dergleichen“ getötet werden sollten.10

In den folgenden Sitzungen des Reichstages wurde dieses 

Mandat wiederholt widerrufen und verschärft; noch 1551 er-

ließ der Augsburger Reichstag ein Mandat, das anordnete, 

dass Richter und Geschworene, die Skrupel hatten, das Todes-

urteil über Täufer auszusprechen, ihres Amtes enthoben und 

mit schweren Geld- und Gefängnisstrafen belegt werden soll-

ten.

Die Obrigkeit hatte große Schwierigkeiten, ihr Unterdrü-

ckungsprogramm durchzusetzen, denn sie entdeckte bald, 

dass die Täufer weder Folter noch Tod fürchteten und ihren 

Glauben gern mit ihrem Blut besiegelten. Tatsächlich war das 

freudige Zeugnis der Märtyrer der Täufer ein großer Ansporn 

für neue Rekruten, denn es regte die Vorstellungskraft der Be-

völkerung an, wie es nichts anderes hätte tun können.

Als die Obrigkeit feststellte, dass die üblichen Methoden ein-

zelner Prozesse und Verurteilungen völlig unzureichend 

waren, um der Flut an Anhängern Einhalt zu gebieten, griff sie 

zu dem verzweifelten Mittel, Scharen bewaffneter Scharfrich-

ter und berittener Soldaten durch das Land zu schicken, um 

die Täufer zu jagen und sie an Ort und Stelle einzeln oder in 

10 Der vollständige offizielle Text des Mandats ist zu finden in Aller des Heiligen 
Römischen Reichs gehaltenen Reichstage, Abschiede und Satzungen, Mainz 1666, S. 210f. 
Er ist ebenso herausgegeben von Ludwig Keller in Monatshefte der Comenius 
Gesellschaft, Berlin 1900, 9, S. 55-57, und von Bottert in „Die Reichsgesetze über die 
Wiedertäufer“ in Quellen zur Geschichte der Wiedertäufer, I. Band Herzog Württemberg, 
Leipzig 1930, S. 1*-10*. Vgl. die ausgezeichnete Diskussion der täuferischen 
Verfolgung von Horsch in „The Persecution of the Evangelical Anabaptists“, 
Mennonite Quarterly Review, Januar 1938, XII, S. 3-36.


