Henry Allen Ironside

Die Briiderbewegung
— ein historischer Abriss

\
AN

Christliche Literatur-Verbreitung e. V.
Ravensberger Bleiche 6 - 33649 Bielefeld



1. Auflage 2018

Die Originalausgabe erschien 1942 im Verlag Zondervan
(Grand Rapids, Michigan, USA), als iiberarbeitete Neuauflage 1985
im Verlag Loizeaux Brothers (Neptune, New Jersey, USA)
unter dem Titel »A Historical Sketch of the Brethren Movement«.

© der deutschen Ausgabe 2018 by CLV
Christliche Literatur-Verbreitung
Ravensberger Bleiche 6 - 33649 Bielefeld
CLV im Internet: www.clv.de

Ubersetzung: Giinther Schwalb, Alois Wagner
Satz: EDV- und Typoservice Dérwald, Steinhagen
Umschlag: Lucian Binder, Marienheide
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Péfneck

Artikel-Nr. 256288
ISBN 978-3-86699-288-7



Inhalt

Vorwort des Verlags
Vorwort des Autors

Kapitel 1
Die Anfinge der Bewegung

Kapitel 2
Die Erweiterung der Grenzen

Kapitel 3
Aufziehende Wolken

Kapitel 4
Zunchmende Uneinigkeit

Kapitel 5
Die Bethesda-Frage und die erste grofSe Trennung

Kapitel 6

Weitere Entwicklungen

Kapitel 7

»Kirche« spielen

Kapitel 8

Die Montreal-Trennung

Kapitel 9

Zunehmende Uneinigkeit — Die Reading-Spaltung

Kapitel 10
»Ravenismus« und kleinere Spaltungen

35

52

66

92

113

136

160

182

199



Kapitel 11
Die Offenen Briider

Kapitel 12
Ein gescheiterter Versshnungsversuch

Kapitel 13
Der Versuch eines Zusammenschlusses wird vereitelt

Kapitel 14
Spitere Entwicklungen und kritische Kommentare

Anhang A
J.N. Darbys personlicher Bericht
von den Anfingen der Bewegung

Anhang B
Die Lehren der ersten Briider

Anhang C
Kritische Bemerkungen

Anhang D

Die Lehre der sogenannten Plymouth-Briider:
Ist sie schriftgemif8? Antwort auf einen Angriff
in Dr. Strongs »Systematischer Theologie«

Anhang E

219

239

278

292

303

315

329



Vorwort des Verlags

Der Autor dieser geschichtlichen Darstellung, H. A. Ironside, lebte
von 1876 bis 1951. Als die erste Auflage dieses Werkes 1942 erschien,
war er bereits 12 Jahre Pastor der Moody Church in Chicago. Vorher
hatte er fast ein halbes Jahrhundert lang (seit 1896) verschiedenen
Gemeinden der Briiderbewegung angehért. Durch seine Titigkeit
in der Moody Church war er zwar, wie er selber formulierte, »teil-
weise von der vollen Gemeinschaft mit Briiderversammlungen ge-
trennt, seine Liebe zu ihnen und seine Hochachtung fiir sie war
jedoch dadurch in keiner Weise geschmiilert.! Einerseits war er ein
griindlicher Kenner der Lehren der Briiderbewegung und blieb
diesen in nahezu allen Punkten bis zu seinem Heimgang treu. Auf
der anderen Seite kannte er die Praxis in zahlreichen Gemeinden.
Er war also ein Insider, der durch die Arbeit in der Moody Church
mit einer gewissen Distanz auf die (damalige) Gegenwart und Ver-
gangenheit der Bewegung blicken konnte.

Geschichtliche Darstellungen der Briiderbewegung gibt es viele,
vor allem im englischsprachigen Raum. Die meisten lassen sich in
zwei Kategorien einteilen: Die einen wurden von Angehérigen der
Bewegung geschrieben und dienten der Rechtfertigung jenes Zwei-
ges der Bewegung, in dem sich der jeweilige Autor befand. Dabei
tragen die Beschreibungen der Leiter des betreffenden Zweiges
nicht selten hagiografische Ziige. Die historischen Darstellungen
der anderen Kategorie stammen von Autoren auflerhalb der Be-
wegung und haben hiufig die Absicht, das (vermeintlich) Falsche
darin aufzuzeigen. Des Ofteren mangelt es diesen Abhandlungen
an Sachlichkeit und Detailkenntnis. Das vorliegende Werk zeich-
net sich durch eine griindliche Kenntnis der Materie aus. Zahl-
reiche vorbildliche Aspekte dieser kirchengeschichtlichen Strd-

1 Siehe S. 10 des vorliegenden Buches



mung werden beleuchtet, aber schwerwiegende Mingel und Fehl-
entwicklungen werden nicht verschwiegen.

Eine halbwegs ausgewogene geschichtliche Beschreibung der
Briiderbewegung zu geben, ist ein sehr schwieriges Unterfangen.
Auf der einen Seite ist der positive Einfluss dieser Erweckungs-
bewegung schr umfangreich. Watchman Nee, ein bekannter Er-
weckungsprediger des 20. Jahrhunderts in China, hatte folgende
Einschitzung: »Seit dem Beginn der Kirchengeschichte hat es keine
Zeit gegeben, in der das Licht des Evangeliums heller geschienen
hat als in der Zeit der Briider. ... Da verwundert es nicht, wenn
D. M. Panton sagte: »Die Briiderbewegung und ihre Bedeutung ist
viel grofer als die Reformation.«® »Nie in der Kirchengeschichte
hat es Minner gegeben, die das Wort Gottes so gut kannten wie
die Briider. Das Licht kam iiber sie, wie das Herabstiirzen eines
gewaltigen Regens. ... In der Tat ist das eine der vortrefflichsten
Eigenschaften der Briider: Sie kennen das Wort Gottes.<> Ob man
nun die Lehren der Briider teilen mag oder nicht: Jeder aufrichtige,
mit der Geschichte vertraute Christ wird anerkennen, dass Gott
GrofSes gewirke hat in der Evangelisation und Mission, z.B. durch
das Leben von Hudson Taylor, und in der Diakonie und im prak-
tischen Glaubens- und Gebetsleben beispielsweise durch Georg
Miiller und Robert Cleaver Chapman.

Auf der anderen Seite ist die Geschichte der Briiderbewegung
gekennzeichnet durch eine groffe Anzahl von Spaltungen. Ein His-
toriker stellt fest: »Die Briider auf ihrem Gipfel hatten wohl etwa
60 rivalisierende Gruppierungen.«! Wie in dem vorliegenden Werk
erwihnt, sind die Briider von W. H. Griffith Thomas als »bemer-
kenswerte Leute« bezeichnet worden, »die das Wort der Wahr-
heit recht teilen, sich selbst aber immer wieder falsch teilen«. Ein

2 Watchman Nee, Philadelphia und Laodicia, Bielefeld, 1999, S. 42f.

3 Watchman Nee, a.a. 0., S. 48

4 Lineham, P, Learning from History — An Exclusive Brethren Story, in: Pickles, K. u.a. (Hrsg.),
History Making a Difference, Cambridge Scholars Publishing, 2017, S. 75 hetps:/books.
google.de/books?id=n2fXDgAAQBA] &lpg=PP1&dq=History%20Making%20a%20
Difference&hl-de&pg=PA76#v=-onepage&q=sixty%20rival&f-false (aufgerufen am 13.12.2017)



geschichtlicher Abriss steht vor der grofien Herausforderung, halb-
wegs den Uberblick iiber die komplizierten Verzweigungen zu
behalten.

Ironside verschweigt diese dunklen Kapitel der Briidderbewegung
nicht. Er lasst Kritiker mit aus seiner Sicht berechtigter Kritik wie
den als »Vater des amerikanischen Dispensationalismus<® bezeich-
neten James H. Brookes zu Wort kommen. Brookes kannte Darby
personlich, hatte ihm seine Kanzel zur Verfiigung gestellt und vie-
les von ihm aus der Heiligen Schrift gelernt. Andererseits verteidigt
Ironside die Bewegung gegen Anschuldigungen, die er fiir un-
berechtigt hilt.

Im Unterschied zu den bislang in deutscher Sprache erschiene-
nen Geschichtswerken zur Briiderbewegung enthilt diese Arbeit
eine ausfithrliche Darstellung der Ereignisse in Nordamerika.
Z.B. wird den meisten an der Geschichte der Briiderbewegung
Interessierten aus dem deutschsprachigen Raum der von Briidern
aus Nordamerika ausgehende Versuch der Versshnung zwischen
unterschiedlichen Gruppierungen der Bewegung Ende des 19. Jahr-
hunderts neu sein.

Fiir Leser, die mit der Gedankenwelt der Briiderbewegung nicht
vertraut sind, ist das Ringen um die Richtigkeit und Reinheit der
biblischen Lehre nur schwer nachzuvollziehen, zumal in einer Zeit,
in der auf christliche Dogmen nicht viel Wert gelegt wird. Wenn
man darin etwas Positives sehen will, spricht es von dem Eifer um
das richtige Verstindnis der Heiligen Schrift und das unbedingte
Bemiihen, damit im Einklang zu sein. Im negativen Sinn kann
man darin eine falsche Priorititensetzung und Uberheblichkeit
schen. Folgende Anckdote veranschaulicht die Mentalitit der Brii-
der: Ein Angehériger der Bewegung wird auf eine einsame Insel
verschlagen. Dort fingt er unmittelbar an, zwei Versammlungs-
hiuser zu bauen. Als er einige Zeit spiter gefunden wird, fragen ihn
die Helfer, warum er zwei Kirchen gebaut habe, wo er doch ganz

S Ice, Th., Short History of Dispensationalism, http:/[www.pre-trib.org/articles/view/short-
history-of-dispensationalism (aufgerufen am 13.12.2017)



allein auf der Insel wohne. Seine Erklirung war: »Zuerst habe ich
ein Versammlungshaus gebaut, wo ich nicht hingehe. Und dann
habe ich ein Versammlungshaus gebaut, wo ich immer hingehe.«
Die Geschichte der Briidderbewegung ist, wie eine andere histori-
sche Darstellung titelt,® eine Geschichte von Versagen und Gnade.
Vielleiche hilft das vorliegende Buch, die Gnade Gottes in und mit
dieser Bewegung mehr zu bewundern und manche Fehler in der

Zukunft zu vermeiden.

Gerrit Alberts
CLV

6 Ouwencel, W.J., Het Verhaal van de »Broedersc — 150 jaar filen en genade, Winschoten 1977
(Bd. T) und 1978 (Bd. 1)



Vorwort des Autors’

Die Bearbeitung dieser Aufzeichnungen (sowohl in ihrer urspriing-
lichen Form als auch als Artikelserie in der Zeitschrift Serving and
Waiting,® die es nicht mehr gibt) war fiir mich ganz ohne Frage eine
»Bemiihung der Liebe« (vgl. 1Thes 1,3), ebenso wie die Revision
und das Hinzufiigen zusitzlichen und neueren Materials fiir die
Veroffentlichung als Buch. Dass diese Bewegung, von deren Ge-
schichte ich mich einiges herauszuarbeiten bemiihte, cindeutig cin
Werk des Heiligen Geistes war und immer noch ist, ist meine feste
Uberzeugung — wenngleich sie, wie alle anderen dem Menschen an-
vertrauten Zeugnisse Gottes, durch das Versagen ebendes mensch-
lichen Elements in ihr stark beeintrichtigt wurde.

Ich wurde von vielen gedringt, diese Aufzeichnungen in eine
dauerhafte Form zu bringen, hatte aber jahrelang kein inneres »Ja«
dazu, da ich mir nicht sicher war, ob dies zur Verherrlichung Gottes
und zum Segen seiner Kinder beitragen wiirde. Doch nach vielen
Herzenspriifungen und intensivem Gebet mit der Bitte um Got-
tes Fiithrung sowie nach Beratung mit fithrenden Briidern innerhalb
der Briiderversammlungen, die mich alle ermunterten, dem Anlie-
gen zu entsprechen, ging ich nochmals meine urspriinglichen Auf-
zeichnungen durch, bemiihte mich um die Korrektur eventueller
Ungenauigkeiten und integrierte sehr viel zusitzliches Material.

Nun wird ja oft die Frage aufgeworfen, ob die Aufarbeitung und
Darstellung der vielen Spaltungen unter den Briidern von Nutzen
sei, und gelegentlich wurde vorgeschlagen, dass es doch hoflicher
und liebevoller sei, diesen Teil der Geschichte wegzulassen und
7 Zum Autor H.A. Ironside vgl. E.Schuyler English, H.A. Ironside — Ordained of the Lord,

Neptune, NJ (Loizeaux Brothers) 1976. Dt.: Henry Allan Ironside. Ein Leben lang unterwegs fiir

Christus (238 S.), Bielefeld (CLV) 1995. Online: clv.de/Buecher/Biografien/Henry-A-Tronside.
8 g:/‘;lliam LeRoy Pettingill (18661950, Hisg.), Serving and Waiting, ab 1911, Zeitschrift der

Philadelphia School of the Bible (Prisident: Cyrus Ingerson Scofield, 1843-1921). Tronsides
Arrikelserie erschien 1925.



lediglich den anderen (positiveren) Teil zu Papier zu bringen. Dies
aber schien mir nicht recht. Grundsitzliche Aufrichtigkeit lief§ es
mir zwingend erscheinen, die ganze Wahrheit vorzustellen, die in
Verbindung mit der Briiderbewegung steht, soweit es menschlich
iiberhaupt méglich ist; und zwar in der Hoffnung, dass dieser Teil
des Buches, der iiber Streit und Uneinigkeit berichtet, eine heilsame
Lektiire fiir die Briider selbst sei und auch als Warnung und Beleh-
rung fiir andere Christen diene, diese Stolpersteine zu meiden, die
sich als so unheilvoll fiir das erwiesen, was doch offensichdlich ein
eindeutig von Gott bestitigtes Werk war.

Ich mafle mir keine Unfehlbarkeit bei der Behandlung der vie-
len aufgeworfenen Fragen an. Ich war auf viele zeitgendssische und
zu konkreten Anlissen verfasste Schriften in Heft- und Traktat-
form angewiesen. Viele dieser Quellen widersprachen sich gegen-
seitig und es war oft schwierig, die genaue Faktenlage herauszufil-
tern. Aber nach Riicksprache mit vielen ilteren Briidern, von denen
etliche inzwischen schon beim Herrn sind, glaube ich, in der Lage
zu sein, einen fairen und geradlinigen Bericht vorlegen zu kénnen,
wie er in diesem Buch enthalten ist.

Seit zwdf Jahren bin ich Pastor der Moody Memorial Church
in Chicago, einer unabhingigen Gemeinde, die weitgehend fiir
die Wahrheiten einsteht, welche die Briider lieben und von denen
Dwight L. Moody so viel profitiert hat. Dieser Umstand hat mich
teilweise von der vollen Gemeinschaft mit Briiderversammlungen
getrennt, die ich iiber so viele Jahre hinweg genossen hatte; meine
Liebe zu ihnen und meine Hochachtung fiir sie ist dadurch jedoch
in keiner Weise geschmilert.

H. A. Tronside
Chicago (Illinois, USA), August 1941

10



Kapitel 1
Die Anfinge der Bewegung

Im 19. Jahrhundert gab es verschiedene Erscheinungsformen des
Wirkens des Heiligen Geistes in der Neubelebung und Erleuchtung
des Volkes Gottes. Sein Wirken zeigte sich unter anderem auch in
einem Kreis, geprigt von intensiver Gemeinschaft nach innen und
unermiidlicher Aktivitit nach auflen, der seine Anfinge im friihen
19. Jahrhundert hatte und der einen weit grof8eren Einfluss auf die
Christen allgemein hatte und hat, als vielen bewusst ist. Ich meine
damit die Gemeinschaft, die allgemein als »Briiderbewegung« be-
zeichnet wird (frither gelegentlich auch »Plymouth-Briider«’). Auf-
grund des weitreichenden Einflusses dieser markanten christlichen
Denkrichtung ist es niitzlich, nach den Ursachen fiir die Entstchung
dieser Bewegung zu fragen, einige ihrer herausragenden Kenn-
zeichen zu skizzieren und — wenn méglich — die Griinde fiir den
Widerspruch zu entdecken, den sie bei vielen christlichen Kirchen
und Institutionen hervorgerufen hat. Dariiber hinaus soll auch
mdglichst deutlich gezeigt werden, welches ihre wesentlichen Bei-
trige zum heutigen sog. Fundamentalismus' sind. Deshalb gibt es
eine direkte Verbindung zwischen dieser Bewegung und der gegen-

9 Pl h-Briider«: nach der H: dt Plymouth an der Siidkiiste Englands, wo die erste
grofSe Briiderversammlung entstand.

10 Fundamentalismus: u.a. Festhalten an der vollen Inspiration und Autoritit der Bibel. Unter
dem Begriff (Christlicher) Fundamentalismus werden vorwiegend solche Denkrichtungen im
Christentum verstanden, die sich ausdriicklich auf die Bibel als Fundament (»Bibeltreue«) und
wardlich inspiriertes Wort Gottes berufen. Der Ursprung des Fundamentalismus-Begriffs liegt
bei amerikanisc i dakti und ihrer Wahrnel konservativ-protestantischer
Kreise. Ausloser war die zwischen 1910 und 1915 erschienene Schriftenserie 7he Fundamentals.
Die beiden Briider Zyman (1840—1923) und Milton Stewart (1838—1923) waren nach einer
Predigt in der Moody Memorial Church in Chicago, die gegen die zunehmende Kritik an der
Bibel unter protestantischen Geistlichen gerichtet war, bewegt und wollten etwas dagegen tun.
Von diesen Schriften wurden iiber drei Millionen Exemplare verteilt. In den Schriften wurden
die Grundlchren des Apostolischen Glaubensbekenntnisses aus dem 5. Jahrhundert verteidigt,
zu denen alle Kirchen weltweit iiber 1500 Jahre lang gestanden hatten. Die Schriften grenzten
sich zudem gegen die Evolutionstheorie und verschicdene Sckeen ab. Propagiert wurde auch
der Dispensationalismus.

11



wirtigen Auflehnung gegen den sog. Modernismus', was keinem
aufmerksamen Beobachter der gegenwirtigen evangelikalen Szene
entgehen diirfte. Die Briider als Ganzes sind sog. Fundamentalisten.
Thr Gemeindeverbund ist von solcher Art, dass »Modernismus« im
vorgenannten Sinn unter ihnen nicht toleriert werden kénnte, ohne
zugleich die einzelnen ortlichen Versammlungen zu zerstoren. Die
grofle Mehrheit der herausragenden fundamentalistischen Leiter in
den USA erkennen bereitwillig ihre Dankesschuld gegeniiber dem
miindlichen und schriftlichen Dienst der Briider an, zumindest in
gewissem Mafl. Viele dieser Leiter wurden von einer éffentlichen
Identifikation und Solidarisierung mit den »Versammlungen« — die
sich nach ihrem Bekenntnis ausschliefSlich in oder zum Namen des
Herrn Jesus versammeln — lediglich dadurch abgehalten, dass Streit
und Uneinigkeit in deren Reihen solche Zerstérungen anrichteten,
dass sie als hoffnungslos zerspalten erscheinen. Dies fithrte zudem
bei einigen Gruppierungen der Briider zu einer unerwarteten sektie-
rerischen Voreingenommenheit.

Dass es ein klar definierbares Wirken des Heiligen Geistes gab,
der die Herzen vieler weit voneinander entfernter Gliubige zur glei-
chen Zeit in die gleiche Richtung bewegte, sodass sie allmihlich
zu einer duflerlich sichtbaren Gemeindegruppierung zusammen-
wuchsen, kann eine sorgfiltige Untersuchung der Urspriinge der
Bewegung deutlich belegen. Es ist nachgewiesen, dass schon zwi-
schen 1812 und 1820 Briefe ausgetauscht wurden zwischen einer
Gruppe von Christen in New York City (die nach einer einfacheren
und biblischeren Form christlicher Gemeinschaft Ausschau hielten
als derjenigen, in der sie sich gerade befanden) und ciner anderen
Gruppe von Gliubigen in Grofibritannien (die ebenfalls mit den
bestehenden Zustinden unzufrieden waren). Einige dieser Gliu-
bigen kamen dann in Gemeinschaft mit den Briidern, aber ihren
wirklichen Beginn hatte die Bewegung offensichtlich in Irland im
Jahre 1825.

1L Modernismus: gemeint ist die liberale, sog. historisch-kritische Theologie



Auf Missionsfeldern in Siidamerika, besonders in Britisch-
Guayana, und im weit entfernten Rangun in Hinter-Indien be-
gannen in dieser Zeit oder etwas spiter dhnlich geartete Bewegun-
gen und es wurden Briefe ausgetauscht, die eine bemerkenswerte
Einmiitigkeit der weit verstreuten Gruppen in ihren Ansichten auf-
zeigten. Dies dndert jedoch nichts an der Tatsache, dass wir nach
Siidirland gehen miissen, um das erste 6ffentliche Zeugnis dieser
Wahrheiten zu entdecken, die viele bereits anderswo — wenn auch
zuriickhaltend — gedufiert hatten.

Obwohl der Name Plymouth schon friih in Verbindung mit den
Briidern bekannt wurde, war es nicht in Plymouth, sondern in Dub-
lin in Irland, wo die erste derartige Zusammenkunft stattfand. Ahn-
liche Versammlungen gab es kurz darauf auch in Plymouth, in Bris-
tol, in London und an anderen Orten; dennoch wussten die Teil-
nehmer vieler solcher Zusammenkiinfte oft iber Monate oder gar
Jahre hinweg nichts voneinander.

Die ersten drei Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts waren Zeiten
grofler Unruhe in der Church of England" und auch in den verschie-
denen freikirchlichen Gemeindegruppierungen (allgemein als 7on-
conformists oder dissenters oder independents bezeichnet) in Grof3-
britannien und Irland. Die Erweckung durch die Wesleybriider”
und dhnliche Bewegungen brachten neues Leben in Gemeinschaf-
ten hinein, die zuvor jahrelang kalt und in bloflem Formalismus
erstarrt waren. Eine Geisteshaltung des Nach- und Hinterfragens
mit der Sehnsucht nach etwas Besserem verbreitete sich. Gliubige
Christen forschten nun eifrig in ihren Bibeln nach groferer Klarheit
beziiglich ihrer Verantwortung, sowohl persénlich als auch gemein-
schaftlich. Die Napoleonischen Kriege lenkten ihre Blicke wie nie
zuvor auf das prophetische Wort; und die Wahrheit iiber das bal-

12 Church of England: Die Kirche von England oder Anglikanische (Staats-)Kirche, auflerhalb
Englands als Episkopalkirche (Episcopalian Church, 2. B. Episk irche der Vereinigten Staaten
von Amerika) bezeichnet.

13 John Wesley (1703—1791) und Charles Wesley (1707—-1788) waren zusammen mit George
Whitefield (1714—1770) die Begriinder des Methodismus und die wichtigsten Gestalten der
Erweckung in England und Nordamerika im 18, Jahrhunderc

13



dige und jederzeit mégliche Wiederkommen des Herrn wurde neu
entdeckt, nachdem sie anscheinend jahrhundertelang verschiittet
war. Zweifellos war bei dieser Frage auch viel Fanatismus mit im
Spiel; trotzdem steckte in dieser Sache ein gewisses Mafd an Wahr-
heit, das dann im weiteren Verlauf zu einem vollstindigeren und
klareren Verstindnis des prophetischen Wortes fithrte. Das, was
spiter filschlicherweise historisch-kritische Forschung (obwohl seit-
her durch archiologische Funde deutlich widerlegt) genannt wurde,
war gerade im Begriff, die Aufmerksamkeit vieler auf sich zu ziehen;
und viele wahre Christen waren entsetzt dariiber, wie unbekehrte,
staatlich bezahlte Kirchenminner diese neuen Ideen bereitwillig
aufgriffen und etliche, wie etwas spiter Bischof Colenso, bewusst
und mit voller Absicht die Authentizitit der Heiligen Schrift von
innen aus der Kirche heraus angriffen. Das lief§ viele an der staat-
lich organisierten Kirche als »dem Pfeiler und der Grundfeste der
Wahrheit«® verzweifeln.

Die Oxford-Bewegung oder »Traktarianer«<® mit ihren Be-
strebungen Richtung Rom, die Irvingianische Hiresie”, die die (zei-
chen- und wunderhaften) Geistesgaben und das Apostelamt wieder-

14 John William Colenso, 1814—1883, anglikan. Bischof von Natal, Siidafrika, Theologe,
Mqthcmaukcr und Sozialaktivist, vertrat in Wort und Schrift cine aufklirerische, liberal-
istische Haltung, gel lich als Vorliufer der Befreiungstheologie bezeichnet. Colenso
verteidigte Darwins Evolutionstheorie, lehnte die Lehre vom stellvertretenden Siihnetod
Jesu ab und verfasste kontrovers diskutierte kritische Kommentare zum Pentateuch und zum
Buch Josua. Colenso setzte sich aber auch sehr fiir die Zulus ein und kimpfte gegen deren
Unterdriickung und gegen Korruption und wurde von ihnen »Vater des Volkes« und »der
letzte ehrliche weifle Mann« genannt.
Zu Colenso vgl. ].N. Darby, »Dr. Colenso and the Pentateuch« in: The Collected Writings of
J. N. Darby, Bd. 23 (Doctrinal No. 7), Kingston-on-Thames, o.]., S. 82-114.

15 Vgl 1Tim 3,15

16 Die Oxford-Be (englisch: Oxford M. ) entstand innerhalb der anglikanischen
Kitche um 1830 als Versuch, dem Anglikanismus zugrunde liegende katholische Prinzipien
und frithkirchliche Orientierungen vermehre zur Geltung zu bringen (Anglokatholizismus).
Die Bewegung wurde getragen durch John Keble, John Henry Newman und Edward Bouverie
Pusey, die in Oxford lehrten. Nach den von Newman (1845 zum Katholizismus konvertiert
und spater Kardinal) seit 1833 herausgegebenen Tracts for the Time wurden diese Protagonisten
auch Tiaktarianer genannt.

17 Edward Irving (1792-1834): schottisch-presbyterianischer Geistlicher, war einer der Weg-
bereiter der katholisch-apostolischen Gemeinden und frither Befiirworter der Kontinuitit
der (zeichen- und wunderhaften) Geistesgaben. Bis ins spite 20. Jahrhundert wurde die
katholisch-ap lische B auch »Irvingiani und die Mitglieder »Irvingianer«
genannt. Dies geht von der historisch falschen These aus, Eduward Irving sei der Griinder dieser
Bewegung und deren prigende Gestalt gewesen.

14



beleben wollten, die vielen kleinen Gruppen, die durch die stin-
digen Uneinigkeiten unter den Nachfolgern von Wesley” und
Whitefield” entstanden, die Unruhen in den Schottischen Kir-
chen und das drohende Auseinanderbrechen der Irischen Kir-
che”, dies alles veranlasste wahre Gliubige, sich mehr auf Gott
selbst und das Wort seiner Gnade zu stiitzen, und fiithrte dahin, »fiir
sich selbst und fiir ihre Kinder von ihm (Gott selbst) den rechten
Weg zu erfahren«. Und so kam es, dass aufgrund dieser ungeklirten
Missstinde innerhalb der etablierten Kirchen im folgenden hal-
ben Jahrhundert einige markante Bewegungen entstanden, die zum
Ziel hatten, den Namen des Herrn Jesus zu verherrlichen, den Hei-
ligen Geist zu erheben und zu chren, der vollen Autoritit der Bibel
wieder ihren rechtmifligen Platz als allgenugsamem Mafistab fiir
christliche Lehre und Praxis zu geben; sie wollten sich der ener-
gischen Ausbreitung des Evangeliums in einer verlorenen Welt ver-
schreiben, unabhingig von kirchlich oder klerikalen Vorgaben. Die

18 1843 spaltete sich dic Free Church a/Smtlzmd (1843-1900) von der Church of Scotland ab.
Der Spaltung waren A zwischen dem Mehrheirsfliigel der
Mode und dem Minderheitsfliigel der £ licals um Thomas Chalmers. Im Jahr 1900
vereinigte sich die Free Church of Scotland grofenteils mit der United Presbyterian Church
of Scotland zur United Free Church of Scotland, welche sich im Jahr 1929 in ihrer grofen
Mehrheit wieder mit der Church of Scotland zusammenschloss. Eine kleine Minderheit der
urspriinglichen Free Church of Scotland, welche einen konservativen Calvinismus vertrat und
ihren geografischen Schwerpunke in den Highlands und auf den Hebriden hat(te), folgte der
Vereinigung 1900 nicht und existiert noch heute.

1847 vereinigee sich die United Secession Church (1820 von dex Church of Scotland abgespalten)
mit der Relief Church (1761 von der Church of Scotland abgespalten) zur United Presbyterian
Church of Scotland (1847 -1900), die sich — wie gerade erwihnt — 1900 mit der Free Church of
Scotland zur United Free Church of Scotland vereinigte.

1893 hatte sich dic Free Preshyrerian Church of Scotland von der Free Church of Scotland
abgespalten. Thren Schwerpunke hat diese Freikirche in Schotdand, wo sic 38 Gemeinden
umfasst. Weitere Gemeinden befinden sich unter anderem in England, den USA, Neuseeland
und Simbabwe. Sie begreift sich selbst als Hiiterin des Erbes der Reformation nach Johannes
Calvin in ihrer Ausprigung durch John Knox und lehnt die liberalen Strmungen ab, die
aus ihrer Sicht die meisten iibrigen presbyterianischen Kirchen erfasst haben. Zu ihrer
Glaubenslehre gehéren unter anderem die Autoritit der Bibel und die Heiligung des Sonntags.
Geltende Bekenntnisschrift ist die Westminster Confession.

19 Infolge des Act of Union von 1800/1801 (Vereini: des Kénigreichs von G
mit dem Kénigreich von Irland zum Vereinigten Konigreich von Grofbritannien) kam es
voriibergehend auch zur ini der beiden (anglikanischen) Staatskirchen Church of
England und Church of Ireland. Als mittelbare Folge der katholischen Emanzipation (Catholic

Relief Act 1778, 1791, 1793 und vor allem 1829 [Aufheb\mg des Act annmn] ) wurde aber die
bis dahin herausragende Stellung der Church of Ireland aufgeweicht und sie wurde schlieRlich
mit dem Irish Church Act 1869 aus dem Exat der Church of England herausgenommen.
Gleichzeitig verlor sie ihren offiziellen Status als Staatskirche.

15



grofen weltweiten Missionsbewegungen sind bis heute eines der
Resultate davon. Die Bibelgesellschaften als Ganzes kénnen eben-
falls als weitere Frucht dieser Bemiihungen gesehen werden. Und
das, was manchmal als »Briiderbewegung« bezeichnet wird, kann als
drittes interessantes Ergebnis dieser Entwicklungen betrachtet wer-
den, und nach meiner Uberzeugung nicht als das unbedeutendste.
Obwohl die Briiderversammlungen nie eine grofSe Zahl von Mit-
gliedern aufwiesen, verglichen mit den grofien Denominationen des
Protestantismus, so war ihr Einfluss doch weltweit und Tausende
haben ihre Ansichten auf vielen Gebieten christlicher Lehre und
Praxis {ibernommen, obwohl sie sich nicht éffentlich mit den Brii-
dern als solche identifizieren.

Die Namen von sieben Minnern, die in mancher Hinsicht als
die Begriinder dieser Bewegung unter dem Wirken Gottes (oder
— wie manche sie nennen — als die urspriinglichen Briider) gelten,
sind allgemein bekannt geworden.

Den Begrift Briider gebrauche ich in diesem Sinn nur des-
halb, um nicht stindig unnétig langatmige Umschreibungen
und Erklirungen verwenden zu miissen. Dicjenigen, die an den
besonderen Prinzipien des Zusammenkommens festhalten, die zu
untersuchen ich auf den folgenden Seiten vorhabe, haben sich von
Anfang an geweigert, irgendeinen speziellen Namen anzunechmen,
der sie von anderen unterscheidet und nicht zu Recht fiir das ganze
Volk Gottes verwendet werden kann. Deshalb reden sie von sich
selbst als von Briidern, Gliubigen, Christen, Heiligen oder ver-
wenden irgendeinen anderen Begriff, der auf alle Glieder am Leib
Christi angewandt werden kann. Mit dieser Erklirung hoffe ich,
niemandem Anlass zu irgendeiner Verletzung von Gefiihlen zu
geben, indem ich im weiteren Verlauf von ihnen als den Briidern
(kursiv)* reden werde, und ich gebrauche dafiir ein grofes »B« (im
Deutschen »Briider« [kursiv]), um klarzumachen, wer gemeint ist,

20 Im amerikanischen Original Brethren (mit grofem B, dt. »Briider) fiir die Anhinger
der Briidert zur Unterscheidung von brethren (mit kleinem be, dt. »Briider() als
Bezeichnung fiir alle Christen.

16



obwohl der Gebrauch des Begriffs (zu ihrer Unterscheidung von
anderen Christen) von diesen Christen selbst verurteilt wird.

Die oben erwihnten sieben Briider sind Edward Cronin?,
Edward Wilson??, H. Hutchinson?’, William Stokes®*, J. Parnell
(der spitere Lord Congleton)?, J. G. Bellett® und John N. Darby?”.
Von diesen sieben scheint Edward Cronin das auserwihlte Werk-
zeug gewesen zu sein, der zuerst die anderen dazu veranlasste (oder
zumindest zuerst nach seinen Uberzeugungen handelte), obwohl
die beiden Letzteren unabhingig davon bereits seit einigen Jahren
in dieselbe Richtung dachten und dahingehend die Schrift unter-
suchten.

Edward Cronin war ein junger Student der Zahnmedizin, der
in der rémisch-katholischen Kirche grof§ geworden war, aber durch
den Geist Gottes und seine Gnade ins Licht gestellt wurde und so
zu einem personlichen Glauben an Christus und zum Frieden mit
Gott kam, indem er in dem Sithnungswerk des Herrn Jesus vol-
lige Ruhe fand. Einige Zeit nach seiner Bekehrung wurde er auf-
grund seines schlechten gesundheitlichen Zustands nach Dublin
geschicke. Dies geschah in den frithen 1820er-Jahren. Nach seinem
Abschlussexamen als Arzt blieb er bis zum Jahre 1836 in Dublin und
widmete die meiste Zeit seines Lebens der Verkiindigung des Wor-
tes. Es war genau in dieser Zeit (von 1825 an), dass die Bewegung,
iiber die ich schreibe, ihren Anfang nahm.

21 Edward Cronin, 1801-1882, geb. in Cork (Irland), Arzt und Pionier der Homéopathie in

England.

Eduward Wilson, Diakon und Assistant Secretary der British and Foreign Bible Society in Dublin,

verzog spiter nach England und ist dort in jungen Jahren verstorben.

Francis Synge Hutchinson, 18021833, Sohn des Dfarrers und Archdeacons von Killala, Sir

Samuel Synge-Hutchinson, 3rd Baronet von Castlesallagh in der Grafschaft Wicklow. Francis

Hutchinson war Eigentiimer des Hauses Firzwilliam Square No. 9 in Dublin, in dem die ersten

Zusammenkiinfte stattfanden.

24 William James Stokes, 1807 —1881, Mitgriinder des Waisenhauses Harolds Cross Orphanage und
des Obdachlosen- und Fiirsorgeheims Rescue Home, 31 Marlborough Street (beide in Dublin).

25 John Vesey Parnell, spiter bekannt als Lord Congleton (ex war ab 1842 2nd Baron Congleton
von Congleton [Chester]), 18051883, geb. in London, 1831-1833 verh. mit Nancy, Edward
Cronins Schwester, 18311837 Missionar in Bagdad und Indien.

26 Jobn Gifford Bellett, 1795-1864, geb. in Dublin (Irland), Rechtsanwalt, Theologe und
Schriftsteller.

27 John Nelson Darby, 1800-1882, geboren in Westminster, London, zuniichst Rechtsanwalt,
dann Theologiestudium und ab 1825 anglikan. Pfarrer in der Church of Ireland.

2

[N

2.

39

17



Wie viele andere geistlich erweckte Menschen, die sich aus Ge-
wissensgriinden von der scheinbaren Einheit des rémisch-katho-
lischen, pipstlichen Systems abgewandt hatten, war Edward Cro-
nin sehr verwirre und verstért wegen der vielen zersplitterten Grup-
pierungen im Protestantismus. Es betriibte ihn sehr, dass er erleben
musste, wie Christen mit demselben kostbaren Glauben so oft in
sich gegenseitig bekiimpfende Lager gespalten waren: Konfessionelle
Loyalititen und Polarisierungen hatten zu Beginn des 19. Jahrhun-
derts Hochkonjunktur. Dennoch herrschte trotz dieser verzweifel-
ten Notlage grof8e Kraftlosigkeit. Das Argument, die verschiedenen
Denominationen seien wie die unterschiedlichen Regimenter oder
Bataillone einer einzigen groflen Armee, erschien Cronin bedeu-
tungslos, als er feststellen musste, dass sie sozusagen ihre Geschiitze
gegeneinander richteten, anstatt vereint dem gemeinsamen Feind
entgegenzutreten.

Doch alle Freikirchen hiefen ihn zuerst gleichermaflen herz-
lich willkommen, als er sie besuchte, und waren hocherfreut iiber
seine Befreiung aus dem Joch der rémisch-katholischen Kirche. Er
konnte auch mit ihnen als Gast Gemeinschaft haben am Tisch des
Herrn. Als sich sein Aufenthalt in Dublin jedoch in die Linge zog,
wurde er bedringt, sich einer bestimmten Gemeinde anzuschlieflen
und bei dieser zu bleiben, da kirchliche Vagabunden nicht gerne
gesehen wurden und man auf festem Anschluss und konkreter Mit-
gliedschaft bestand.

Die Frage, welcher Gemeinde er sich nun genau anschlieflen
sollte, beunruhigte ihn jedoch in starkem Mafle; aber schliefllich
wurde er Mitglied einer unabhingig-nonkonformistischen (kon-
gregationalistischen) Freikirche, die sich in der York Street versam-
melte. Er saf§ unter der Verkiindigung von Pastor W. Cooper. Sein
Gewissen kam jedoch keineswegs zur Ruhe und er verstand nicht,
dass die eine Kirche, die der auferstandene Herr gegriindet hatte,
nach auflen hin so zersplittert und geteilt erschien. Schliefllich ent-
schied er sich, das Neue Testament diesbeziiglich genauer zu lesen,
um in dieser Sache mehr Licht zu bekommen. Als er die Aussagen

18



der apostolischen Autoren abwog und die Geschichte der Urkirche
im Wort Gottes studierte, fand er darin keinen Platz fiir einen wie
auch immer gearteten Denominationalismus. Es wurde ihm immer
klarer, dass die eine Kirche, die sich auf Christus selbst griindet und
aufbaut —von der der Herr selbst der Eckstein und in der jeder Gliu-
bige ein lebendiger Stein ist und vom Heiligen Geist dorthin gesetzt
wird — dass dies die einzige Kirche ist, die die Bibel beschreibt. Er
sah, dass von dieser Kirche auch als vom Leib des Christus gespro-
chen wird, von der der auferstandene Christus das verherrlichte
Haupt ist, und dass alle wahrhaft Gliubigen seit Pfingsten in diesen
Leib hinein getauft und dadurch Glieder von Christus und Glieder
voneinander wurden. »Der Herr tat tiglich [zu der Versammlung]
hinzu, die gerettet werden sollten.«® So etwas wie Mitgliedschaft in
einer Denomination konnte er nicht in der Schrift finden, obwohl
er sah, dass es durchaus 6rtliche Gemeinden gibt, die sich aus den
einzelnen Gliedern des Leibes Christi zusammensetzen, um sich zur
Gemeinschaft, zur Unterweisung, zum Brotbrechen und zu Gebets-
versammlungen in 6rtlichen Gemeinschaften zu treffen; diese aber
sind offensichtlich miteinander eins auf der Grundlage des Leibes
des Christus, indem sie sich gegenseitig als Glieder am Leib auf-
nehmen, ohne sich besonderen Priifungen oder Tests zu unter-
zichen bzw. selbst verschiedene getrennte Unter-Organisationen
innerhalb des einen grofien Organismus zu bilden. Wie viel davon
ihm sofort klar wurde, ist schwer abzuschitzen; aber er begann bald
iiber das zu reden, was er zu lernen im Begriff stand. Bald stellte er
bei sich selbst eine Abneigung gegen einen »Ein-Mann-Dienst« fest,
da es fiir ihn deutlich war, dass es fiir eine solche Praxis in der neu-
testamentlichen Kirche keinen Platz gab, sondern dass vom Geist
begabte Minner ihren Dienst so versahen, wie sie vom Geist Got-
tes in der Abhingigkeit vom Herrn geleitet wurden, und dass die
Idee der Heiligen Schrift fremd ist, dass nur ein Pastor/Pfarrer der
Gemeinde vorstehe. Damit wollte er nicht abstreiten, dass in vie-

28 Vgl Apg 2,47



len Orten die Verantwortung fiir das Predigen und Lehren des Wor-
tes grof8enteils bei nur einem begabten Bruder lag. Im Blick auf die
Anbetungsstunden jedoch war er iiberzeugt, dass es hier eine Ord-
nung gab, wo der Geist Gottes jeden Bruder gebrauchen konnte,
wie der Geist gerade wollte, und wie es zur Erbauung aller not-
wendig war — vorausgesetzt, die Gliubigen unterwarfen sich seiner
Leitung.

Als er viele Jahre spiter iiber seine frithen Erfahrungen schrieb,
duf8erte er: »Diese Freiheit blieb mir erhalten, bis es dazu kam, dass
ich mich dauerhaft in Dublin niederlieff. Mir wurde mitgeteilt, dass
ich in keiner Gemeinde mehr Brot brechen kénnte ohne eine kon-
krete Mitgliedschaft bei einer von ihnen. Das hatte zur Folge, dass
ich fiir einige Monate ohne Gemeinschaft mit Christen war und
ich mich wegen meiner zunchmenden Abneigung gegen den Ein-
Mann-Dienst nicht mehr in der Lage sah, ihre Zusammenkiinfte
aufzusuchen. Ich war 6ffentlichen Anschuldigungen der Religions-
feindlichkeit und des Antinomismus® ausgesetzt. Dies beschwerte
mich so sehr, dass es eine Zeit tiefer Herzensiibungen war, die mich
auch von vielen fernhielt, die ich im Herrn liebte; und um den
Anschein von bésem Verhalten zu vermeiden, verbrachte ich viele
Sonntagmorgenstunden wihrend ihrer Gottesdienste unter einem
Baum oder in einem Heuschober. Nachdem ich namentlich 6ffent-
lich von einer ihrer Kanzeln (der von Rev. W. Cooper) verurteilt
wurde, sah sich einer ihrer Diakone, Edward Wilson?* (stellvertre-
tender Geschiftsfiihrer der Bibelgesellschaft), veranlasst, dagegen zu
protestieren, was im Ergebnis dazu fiihrte, dass er die Gemeinde
verlieff. Auf diese Weise getrennt, trafen wir zwei uns, um in einem
Zimmer seines Hauses das Brot zu brechen und zu beten, bis zu sei-
ner Abreise nach England.«

29 Der Begriff Antinomismus (griech. anti = »gegen«, ndémos = »Gesetze; sinngemifl »gegen
Gesetze«) steht in Philosophie und Theologie fiir eine grundsitzliche, anarchistische
Gegnerschaft zu Gesetz und Gesetzlichkeit. Speziell in der Theologie bezeichnet Antinomismus
cine Lehre, die die Bindung an das al liche Gesetz (b d das Mosaische
Sittengesetz) ablehnt und die menschliche Glaubensfreiheit und die gétliche Gnade betont.

20



