v






C.H. SPURGEON

t_(&"ﬁ?&*ﬁ_‘jf)ﬁﬁ b
DIE

SGHATZKAMMER
DAvIDS

Cclv

Christliche Literatur-Verbreitung e V.
Ravensberger Bleiche & - 33449 Bielefeld



Uberarbeitete Auflage 2018

© 2018 by CLV
Christliche Literatur-Verbreitung
Ravensberger Bleiche 6 - 33649 Bielefeld
Internet: www.clv.de

Satz: EDV- und Typoservice Dérwald, Steinhagen
Umschlag: Lucian Binder, Marienheide
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Péfineck

Artikel-Nr. 256372
ISBN 978-3-86699-372-3



Vorwort des herausgebenden Verlags dieser deutschen Neubearbeitung

Was die Verwendung alttestamentlicher Apokryphen betrifft, so sei hier
Luthers Beurteilung angefiihrt, die als allgemeiner Maf3stab bei der Ver-
wendung dieser Schriften gelten kann. Demzufolge sind es »Biicher, die
der Heiligen Schrift nicht gleich gehalten und doch niitzlich und gut zu
lesen sind«. Dieses Urteil erwéhnt freilich nicht die Tatsache, dass die Apo-
kryphen lehrmiflige, historische und sonstige Irrtiimer enthalten und des-
halb nicht zum Kanon der biblischen Biicher gehoren.

Dartiber hinaus sollte sich der Leser durch die vereinzelte Erwdhnung
des sogenannten »Deuterojesaja« nicht verunsichern lassen. Bibeltreue Aus-
leger haben allen Grund, an der Einheit des Buches Jesaja festzuhalten. Das
ergibt sich u.a. aus der Auswertung der Jesaja-Rolle vom Toten Meer, die
bekanntlich erst Jahrzehnte nach dem Erscheinen der ersten deutschen
Ausgabe der Schatzkammer Davids gefunden wurde.

Auch ist die Tatsache, dass gelegentlich liberale Theologen wie Eich-
horn, de Wette und Wellhausen erwdhnt werden, nicht als Zustimmung zu
deren Bibelverstindnis zu werten. Vielmehr geht es an den jeweiligen Stel-
len um sprachliche Befunde und nicht um theologische Zusammenhinge.
Vergleiche dazu jeweils die ausfithrlichen Fufinoten.

Werden Begriffe wie »elohimisch« und »deuteronomisch« erwihnt,
handelt es sich nicht um bibelkritische Ausdriicke, sondern einfach
um Attribute, die das jeweilige Substantiv (also »Elohim«, »Deuterono-
mium« usw.) beschreiben. In diesem Zusammenhang gilt die Faustregel:
»Deuteronomische ist ein neutraler Begriff, wihrend beim Wort »deutero-
nomistisch« bereits bibelkritische Ansitze erkennbar wiren (wenn es hier
gebraucht werden wiirde).

Wenn andererseits der von Franz Delitzsch angefithrte Theologe Ferdi-
nand Hitzig z.B. die Abfassung von Psalm 119 der Makkabéerzeit zu-
ordnet, dann befindet er sich in dieser Beziehung eindeutig im Irrtum.
Noch immer gilt, dass der alttestamentliche Kanon um ca. 400 v. Chr. mit
dem Buch Maleachi abgeschlossen war, wihrend die Zeit der Makkabier ab
ca. 165 v.Chr. anzusetzen ist.

Wenn bei Bibelstellenangaben neben der reguldren Kapitel- bzw. Vers-
angabe gelegentlich ein Zusatz in eckigen Klammern folgt, bedeutet dies,
dass hier in englischen Bibeln eine abweichende Verszidhlung vorliegt.

45 ¢



Die Schreibweise biblischer Namen und Orte richtet sich in der Regel
nach der Wiedergabe in der Lutherbibel (Ausgabe 1912).

Entsprechend der Praxis in gangigen Publikationen wurden bei Zita-
ten dlteren Datums leichte Angleichungen im Blick auf Grammatik, Ortho-
grafie und Sprachwortschatz vorgenommen. Dabei ist zu berticksichtigen,
dass der betreffende Wiedergabespielraum bei Zitaten, die aus dem Engli-
schen tibersetzt wurden, grofier ist als bei solchen, die dem deutschsprachi-
gen Raum entstammen (z. B. bei Luther-Zitaten).

46 ¢+



VORWORT

»Nun ist das Riesenwerk getan! Alle Ehre sei Gott dargebracht!« So schrieb
Spurgeon, als er den letzten Band des »Treasury of David« hinausgehen lief3.
»Mehr als 20 Jahre sind dahingeglitten, wahrend diese Arbeit unter mei-
nen Hidnden war; aber den Reichtum an Gnade zu ermessen, der wiahrend
dieser Zeit verschwenderisch tiber mich ausgeschiittet worden ist, dazu ist
mein Herz bei aller Dankbarkeit nicht imstande.

Doch so freudig ich den Herrn dafiir preise, dass er es mir hat gelingen
lassen, das Werk zu vollenden, lagert sich ein Schatten von Traurigkeit tiber
mein Gemiit, da ich nun die Schatzkammer Davids verlasse, um nie wieder
auf Erden ein reicheres Vorratshaus zu finden, obwohl mir der ganze weite
Palast der gottlichen Offenbarung offensteht. Es waren gesegnete Tage, als
ich mit dem Psalmisten sinnend, betend, trauernd, hoffend, glaubend und
frohlockend in tiefe innere Gemeinschaft treten durfte. Kann ich wohl hof-
fen, diesseits der Tore der goldenen Stadt noch freudenreichere Stunden
zu erleben? Vielleicht nicht; denn diese Zeiten sind mir tiberaus kostlich
gewesen, da die Harfe des grof3en Dichters des Heiligtums mein Ohr ent-
ziickte. Doch mag die Ubung und innere Erziehung, die mir durch diese
von Himmelsluft durchwehten Betrachtungen zuteilgeworden ist, gliick-
licherweise von weitreichendem Einfluss sein, ein friedvolles Gemiit zu
schaffen und zu erhalten, das nie ohne seinen eigenen seligen Psalmen-
gesang sein wird und nie ohne das Streben nach noch Hoherem, als es
bisher kennengelernt hat. Das Psalmbuch unterweist uns ebenso sehr im
Gebrauch von Fliigeln, als in der Verwendung von Worten; es lehrt uns,
der Lerche gleich von der Erde zu den Himmelshohen uns singend empor-
zuschwingen. Oft habe ich bei der Arbeit die Feder hingelegt, um mit dem
Psalm, den ich bearbeitete, in hohere Regionen aufzusteigen und Gesichte
von Gott zu beschauen. Wenn ich hoffen darf, dass diese Bdnde anderen
Herzen beim Lesen so niitzlich sein werden, wie sie es meinem Herzen
waren, wéahrend ich sie schrieb, dann bin ich durch diese Aussicht wohl
belohnt.«

Aus diesem Zeugnis geht zur Geniige hervor, wie sehr es Spurgeon ein
Anliegen war, die Psalmen innerlich zu erleben, um sie dann mit lebens-
voller Frische der Gemeinde auszulegen. Es wundert uns nicht, dass er
manchmal die Feder geraume Zeit ruhen lassen musste, weil er sich in dem

+%7 ¢



betreffenden Psalm noch nicht heimisch genug fiihlte oder ihm die Auf-
gabe, die Psalmen wiirdig auszulegen, bei dem einen oder anderen Psalm
allzu grof$ erschien. Mit gleicher Liebe und Sorgfalt widmete er sich jedem
Psalm und strengte seine Krifte bis zur duflersten Grenze seiner Fihig-
keiten an, um die letzten Biande mit den fritheren mindestens auf glei-
cher Hohe zu halten. Wusste er doch aus eigener Erfahrung reichlich, wel-
che Enttduschung es dem Leser bereitet, wenn er bei einer Auslegung nach
einem vielverheiflenden Anfang zum Ende hin eine bedenkliche Abnahme
wahrnehmen muss.

In den »Erlduterungen und Kernwortenc ist ein Teil des reichen Ertrages
einer jahrzehntelangen literarischen Schatzgriberarbeit geborgen. Spur-
geon wurde dabei von seinem Sekretdr sowie von Lehrern seiner Prediger-
schule und anderen Freunden aufs Tatkraftigste unterstiitzt. Die Bibliothek
des Britischen Museums und andere 6ffentliche sowie private Schatzkam-
mern des theologischen Wissens wurden stindig benutzt. Neben den Puri-
tanern und vielen anderen englischen Autoren werden hier Stimmen sozu-
sagen aus allen Jahrhunderten, allen Landern und allen Kirchen (im Ganzen
etwa 1500 verschiedene Verfasser) laut. (Anmerkung der deutschen Neu-
bearbeitung: Die zahlreichen Fufinoten versuchen dabei dem heutigen Leser
zur kirchengeschichtlichen und theologischen Einordnung dieser Autoren zu
helfen.) Bei manchen Psalmen bot sich eine solche Fiille dar, dass nur ein
verschwindend kleiner Teil der gesammelten und tibersetzten Ausziige auf-
genommen werden konnte. Bei anderen Psalmen hingegen, darunter auch
manchen der ausgezeichnetsten, machte Spurgeon die Entdeckung, dass
sie, soweit es um eine wirklich griindliche Auslegung geht, ein fast un-
betretenes Land sind. Das trieb ihn umso mehr zu den lateinischen Au-
toren, oft zu ganz seltenen Werken. Méchtige Folianten voll entsetzlich lang
vorgetragener Reden ergaben freilich auch da nur gelegentlich einige wenige
gute Kornlein. Diese allerdings erschienen wertvoll genug, um die unség-
liche Miihe und bedeutenden Kosten mit geistigem Gewinn zu lohnen.

Die »Homiletischen Hinweise« suchte Spurgeon immer reicher zu ge-
stalten; Prof. Rogers, der Direktor des von Spurgeon gegriindeten Prediger-
seminars, und manche aus dieser Einrichtung hervorgegangene Prediger
lieferten Beitrége.

Die deutsche Bearbeitung zielte, soweit es sich dabei um ein in unsere
Muttersprache iibertragenes Werk handelt, darauf ab, es den Leser mog-

4+ 8 ¢«



lichst wenig empfinden zu lassen, dass er eine Ubersetzung vor sich hat.
Dabei ging es um eine wirklich treue Wiedergabe des Originals und um die
Wahrung desjenigen Gepréges, das Spurgeon und den von ihm angefiihr-
ten anderen Verfassern eigentiimlich ist. Es musste sich jedoch bei einem
solchen Werk um mehr als eine blofle Ubersetzung handeln. Kénnte es
doch auf den deutschen Leser nur storend wirken, wenn er sich immer wie-
der auf die englische Bibeliibersetzung (die Authorized Version des Jahres
1611) verwiesen sihe. Wenn sie unter den élteren Ubersetzungen auch einen
ehrenvollen Platz einnimmt, kann sie doch bei dem deutschen Leser kein
so hervorragendes Interesse beanspruchen. Den im Auftrag der deutschen
Kirchenkonferenz durchgesehenen Luthertext haben wir zwar der Einfach-
heit halber fiir die Leser den Abschnitten vorangestellt. Selbstverstdndlich
konnten wir ihn aber der Bearbeitung nicht durchweg zugrunde legen,
obwohl wir die bei aller Verbesserungsbediirftigkeit doch unvergleichlich
schone Ubersetzung gern nach Méglichkeit beriicksichtigten. Es musste
vielmehr auf den Grundtext zuriickgegangen und aufgrund eingehender
Studien der Psalmen und ihrer bedeutendsten Auslegungen sowie Uber-
setzungen versucht werden, das von Spurgeon (und anderen) Dargebotene
mit allen irgend zu Gebote stehenden Mitteln dem Grundtext moglichst
anzuschlieffen. Unter Umstidnden musste es auch ganz frei bearbeitet wer-
den, und zwar alles mit dem Ziel, dass das Werk dem deutschen Leser zum
Verstandnis und zur praktischen Anwendung des Schriftwortes moglichst
gute Dienste leisten moge. Der Kundige wird es Seite fiir Seite — sei es an
der Wahl einzelner Ausdriicke, sei es an der ganzen Bandbreite der Aus-
legung - wahrnehmen kénnen, dass die besten Auslegungen und Uber-
setzungen fortwéihrend in den Dienst der Bearbeitung des Werkes, nament-
lich auch der Auslegung Spurgeons, gestellt worden sind. Es wire jedoch
irrig, zu meinen, dass wir die von uns in der Auslegung gegebene Uber-
setzung des Bibeltextes stets fiir die genaueste Wiedergabe des Grundtextes
ansdhen. Dafiir ist sie schon zu wortlich gehalten. Ferner mussten wir in
deren Form ja moglichst dem von Spurgeon Dargebotenen Rechnung tra-
gen. Auch stehen sich namentlich bei schwierigen Stellen oft verschiedene
Auffassungen, denen hier und da auch eine andere Lesart des Grundtextes
zugrunde liegt, gegeniiber, die jeweils ihre bedeutenden Vertreter haben.
Natiirlich war es Einzelnen vergonnt, iiber gewisse Stellen besonderes Licht
zu bringen. Doch abgesehen davon haben sich im Verstdndnis vieler Stel-

49 ¢



len verschiedene Traditionen gebildet, die sich von den alten Ubersetzern
und Auslegern her bis in unsere Tage verfolgen lassen. Da sind Spurgeon
oder die sonst angefithrten Verfasser oft einer anderen Auffassung gefolgt
als derjenigen, der z. B. Luther sich angeschlossen hat oder aber der wir uns
anschlieflen wiirden.

Gewiss war der Herausgeber an manchen Stellen der Uberzeugung,
dem Grundtext und den Abnehmern zuliebe von seiner Freiheit als Be-
arbeiter Gebrauch machen zu miissen. Dennoch hat er sich redlich bemiiht,
die Pietdt gegeniiber Spurgeon dahin gehend zu wahren, dass er in den als
Auslegung bezeichneten Teil nichts einbezogen hat, wovon er annehmen
musste, dass es gegen Spurgeons Grundsitze verstofen hatte.

In den Fuf$noten hat der deutsche Bearbeiter versucht, denjenigen Mit-
briidern im Dienst am Wort, denen weder die Zeit zu eingehenden eigenen
Studien noch das umfangreiche Kommentarmaterial zur Verfiigung steht,
einige bescheidene Hinweise zur selbststindigen Beurteilung der in der Aus-
legung gegebenen Ubersetzung sowie auch jeweils zum besseren Verstind-
nis sowohl der Lutheriibersetzung als auch des Grundtextes zu geben. (An-
merkung der deutschen Neubearbeitung: In der deutschen Neubearbeitung
wurden zahlreiche FufSnoten hinzugefiigt, die neben Erklirungen von - dem
heutigen Leser nicht ohne Weiteres zugdnglichen - Begriffen und Sach-
verhalten vor allem in Form von biografischen und wirkungsgeschichtlichen
Anmerkungen bei der historischen, kirchengeschichtlichen und theologischen
Einordnung der ca. 1500 verschiedenen zitierten Autoren helfen sollen.)

Die durchgreifendste Anderung hat das Werk bei der deutschen Be-
arbeitung in den »Erlduterungen und Kernworten« erfahren. Dies geschah
einerseits durch abermalige scharfe Sichtung und oft sehr stark zusammen-
ziehende, das Beste herausnehmende Kiirzung und andererseits durch
Bereicherung aus zahlreichen Werken, namentlich aus der deutschen exe-
getischen und erbaulichen Psalmenliteratur. Diese wurde von Spurgeon
zwar teilweise schon benutzt, spielte bei ihm aber eine untergeordnete
Rolle. In diesem Teil war der Herausgeber der Uberzeugung, in den ent-
sprechend gekennzeichneten Absétzen auch noch manches aus dem Ertrag
seiner eigenen Psalmenstudien darbieten zu diirfen, die mit der Uber-
setzungsarbeit einhergingen.

Die von einigen Mitarbeitern (besonders am Anfang, dann wieder zum
119. Psalm) gelieferten Ubersetzungen konnte der Herausgeber um der Ein-

+10 &



heitlichkeit des Ganzen willen nur als zum Teil sehr schitzenswerte Vor-
arbeiten benutzen; somit ruht die ganze Verantwortung fiir das Werk in der
vorliegenden Fassung auf ihm allein.

Das englische Werk ist wie wohl keine dhnliche Psalmenausgabe in Hun-
derttausenden von Banden verbreitet worden. Obwohl die sich natiirlich in
viel engeren Grenzen haltende Verbreitung des deutschen Werkes durch
daslangsame Voranschreiten der Bearbeitung ungiinstig beeinflusst wurde,
war doch die erste auflagenstarke Ausgabe wenigstens der beiden ersten
Binde schon bei der Vollendung des Werkes fast vergriffen. Den dadurch
notwendig gewordenen Neudruck hat der Herausgeber gern benutzt, um
diese beiden Biande in der wahrend ihres ersten Erscheinens verdnderten
amtlichen Rechtschreibung den beiden spateren anzupassen und ihnen
auch sonst die wihrend der langen Arbeit gewonnenen Erfahrungen zu-
gutekommen zu lassen, sodass sie nun, von unwesentlichen Kleinigkeiten
abgesehen, den spiteren gleichen. Das Werk ist getan; moge die Frucht
reifen! Moge das unter viel Gebet geschriebene Werk des gottbegnadeten
Mannes ebenso in der deutschen Fassung dazu dienen, dass viele aus dem
auch von einem Spurgeon nicht ausgeschopften Gottesbriinnlein der Psal-
men noch weiter schopfen und auch andere nach Lebenswasser schmach-
tende Seelen mit einem frischen Trunk aus diesem Quell laben!

James Millard

<1l &



PsaLm

INHALT: Wir kénnen diesem Psalm die Uberschrift das Vorwort geben,
da gewissermaflen der Inhalt des ganzen Psalters darin angezeigt ist.
Es liegt dem Psalmisten am Herzen, uns den Weg zu der wahren Gliick-
seligkeit zu lehren und vor dem sicheren Untergang der Stinder zu warnen.
Ebendies ist das Thema des ersten Psalms, der so gleichsam als der Text gel-
ten kann, wozu der ganze Psalter die géttliche Predigt bildet.

EINTEILUNG: Der Psalm besteht aus zwei Teilen. In dem ersten (V. 1-3)
fithrt der Dichter aus, worin die Gliickseligkeit des Frommen besteht,
womit er sich beschiftigt und welche Segnungen er vom Herrn empfingt.
In der zweiten Halfte (V. 4-6) stellt er demgegeniiber den Zustand und die
Beschaffenheit des Gottlosen dar und enthiillt dessen Zukunft, indem er
mit pragnanten Ziigen sein letztendliches Schicksal beschreibt.

AUSLEGUNG

1. Wohl dem, der nicht wandelt im Rat der Gottlosen,
noch tritt auf den Weg der Siinder,
noch sitzt, da die Spotter sitzen,

2. sondern hat Lust zum Gesetz des HERRN
und redet von seinem Gesetz Tag und Nacht!

412 ¢



Psalm 1

1. Wohl dem, oder: Gliickselig ist der Mann, der usw. Siehe, wie der Psal-
ter mit einer Seligpreisung beginnt und gerade der gewaltigen Bergpredigt
unseres Heilands gleicht! Wie viel liegt in diesem freudigen Ausruf iiber das
Gliick dessen, der von Gott begnadigt worden ist! Wortlich ldsst sich dies
etwa folgendermaflen tibersetzen: »O der Gliickseligkeiten des Mannes, der
usw.« Dass das hebrdische Wort hier (wie immer) in der Mehrzahl steht,
kénnen wir wohl darauf deuten, wie mannigfaltig die Segnungen sind, die
auf dem Mann ruhen, der sich Gottes Huld erfreut, und wie erhaben und
vollkommen das Gliick ist, das er genieflt. Moge diese Seligpreisung auch
auf uns ruhen!

Der Gerechte wird hier erst (V. 1) beschrieben nach dem, was er nicht
tut, und sodann (V. 2) nach dem, was er tut.

Er ist ein Mensch, der nicht wandelt im Rat der Gottlosen. Er folgt wei-
serem Rat, er wandelt in den Geboten des Herrn, seines Gottes. In seinen
Augen sind die Wege der Gottseligkeit friedliche und liebliche Pfade. Seine
Schritte richten sich nach dem Wort Gottes und nicht nach den teuflisch
klugen und doch so térichten, ruchlosen Lebensregeln fleischlich gesinn-
ter Leute. Die im Innern wirkende Gnade erweist sich dann in besonderem
Mafle, wenn im dufleren Wandel eine Verdnderung eingetreten und unser
Handeln nicht mehr vom ungéttlichen Wesen geprégt ist. Beachte ferner:

Er steht nicht (Grundtext, 16° ‘@amad) auf dem Weg der Siinder. Sein
Umgang folgt vornehmeren Grundsétzen als frither. Wohl ist auch er von
Natur ein Siinder; aber er ist ein mit dem Blut der Verséhnung gewaschener
Siinder, lebendig gemacht durch den Heiligen Geist und im Herzen erneu-
ert. Durch Gottes grofie Gnade steht er in der Gemeinschaft der Gerechten,
und darum darf er sich nicht zu der Menge derer, die das Bose tun, gesel-
len. Wiederum heif3t es:

Er sitzt nicht, da die Spotter sitzen. Er findet keine Ruhe bei den Spoétte-
reien der Gottesleugner. Mogen andere mit Siinde, Ewigkeit, Himmel und
Holle und dem ewigen Gott ihren Spott treiben, er hat eine bessere Weis-
heit kennengelernt als die Philosophie des Unglaubens und ist von Gottes
Gegenwart zu sehr durchdrungen, als dass er es ertragen konnte, Laster-
worte gegen seinen Namen zu horen. Der Sitz des Verdchters mag hoch-
erhaben sein, dennoch ist er der Hollenpforte sehr nahe. Lasst uns von ihm
fliehen, denn bald wird er leer sein, und Verderben wird den Mann ver-

+18 &



Psalm 1

schlingen, der jetzt darauf sitzt. - Man beachte die Steigerung im ersten
Vers:

Er wandelt nicht in dem Rat der Gottlosen,
er steht nicht auf dem Weg der Siinder,
er sitzt nicht auf dem Sitz der Spotter (EIb 2003).

Menschen, die in der Siinde leben, sinken von einer Stufe des Bésen zur
anderen. Erst wandelt man nach dem Rat der Gottlosen, die in ihrem
Leichtsinn Gott vergessen (das Bose wird tatsdchlich ausgetibt, aber es ist
noch nicht zur Natur geworden). Doch danach wird einem das Schlechte
zur Gewohnheit, und man steht nun auf dem Weg der offensichtlichen
Siinder, die in unverhohlenen Tatsiinden dahinleben und bewusst Got-
tes Gebote tibertreten. Greift keine hohere Hand ein, so geht die natiir-
liche Entwicklung noch einen Schritt weiter, und man wird zum Liste-
rer und Verfiihrer, der andere mit ruchloser Lehre pestartig ansteckt, und
nun sitzt man dort, wo die Spotter sitzen. Diese sind im Laster zu Wiir-
den gekommen, sie sind als echte Doktoren der Verdammnis in ihr Amt
eingesetzt worden und stehen als Meister der Verruchtheit bei den Bosen
in hohem Ansehen. Aber der Mann, der die Gliickseligkeit der Gemein-
schaft mit dem Herrn und seinem Wort kennt und der Erbe der Segnun-
gen Gottes ist, kann mit Leuten dieser Art keine Gemeinschaft pflegen. Er
hélt sich rein von solchen Aussétzigen. Alles Bose tut er weit von sich, denn
er hasst den vom Fleisch befleckten Rock (Jud 23). Er sondert sich von den
Gottlosen ab und geht hinaus aus dem Lager, die Schmach Christi tragend
(Hebr 13,13). O dass auch uns die Gnade zuteilwerde, auf diese Weise von
den Stindern abgesondert zu sein.

2. Und nun lasst uns sehen, wie das Wesen des Frommen beschrieben wird.

Er hat Lust zum Gesetz des HERRN. Er lebt nicht unter dem Gesetz
als einem Fluch und Verdammungsurteil, sondern in demselben (vgl.
1Kor 9,21), und es ist seine Lust, sein Element und die Regel seines Lebens.
Eine Lust ist es ihm auch, iiber das Gesetz des HERRN nachzusinnen
(Grundtext', yeh'gel, von hagah: [von Tieren] knurren, gurren, usw.; [von
Menschen] seufzen, murmeln, denken, nachdenken, reflektieren, sprechen;

14 &



Psalm 1

vgl. Ps 2,1), bei Tage darin zu lesen und bei Nacht dariiber nachzudenken.
Er nimmt sich ein Schriftwort heraus und trigt es den ganzen Tag mit sich
umbher; und wenn des Nachts der Schlaf von seinen Augenlidern weicht,
sinnt er iiber seines Gottes Gesetz. Am Tage des Gliicks singt er Psalmen
aus dem Wort Gottes, und in der Nacht des Leidens trostet er sich mit den
Verheiflungen aus demselben teuren Bibelbuch. »Das Gesetz des HERRN«
ist das tdgliche Brot des wahren Gldubigen. Und wie klein war doch wohl zu
den Zeiten des Psalmisten der Umfang der heiligen Schriften! Wie viel mehr
denn sollten wir das ganze geschriebene Wort Gottes schitzen, umso mehr
noch, als wir so bevorzugt sind, es tiberall in unseren Hausern zu haben.
Aber welch schlechte Behandlung wird diesem Boten des Himmels zuteil!
Wir gleichen bei Weitem nicht alle den Leuten zu Berda, die tdglich in der
Schrift forschten (Apg 17,11). Wie wenige unter uns konnen auf die Selig-
preisung unseres Psalmwortes vollen Anspruch erheben. Vielleicht kénn-
ten einige von euch, liebe Leser, eine Art negativer Reinheit beanspruchen,
indem ihr nicht in den Wegen der Gottlosen wandelt; aber lasst mich euch
fragen: Habt ihr Lust am Gesetz des Herrn? Forscht ihr in Gottes Wort?
Macht ihr es zu eurem Geleitsmann, eurem besten Gesellschafter, eurem
Fithrer zu allen Stunden? Wenn nicht, so diirft ihr euch diese Seligpreisung
nicht zueignen.

3. Deristwie ein Baum, gepflanzt an den Wasserbachen,
der seine Frucht bringt zu seiner Zeit,
und seine Blatter verwelken nicht;
und was er macht, das gerat wohl.

3. Also nicht ein wilder Baum ist er, sondern er ist gepflanzt (wortl.: ver-
pflanzt, §atal), ein auserwéhlter, als Eigentum wertgeschitzter und gepfleg-
ter Baum, der darum auch vor dem schrecklichen Ausreiflen gesichert ist,
das allen Pflanzen, die der himmlische Vater nicht gepflanzt hat, als End-
schicksal bevorsteht (Mt 15,13).

An den Wasserbichen steht er, sodass, wenn ein Bach versiegen sollte,
ein anderer ihn trinkt. Die Wasserbdche der Vergebung und der Gnade, der
Verheiflung und der Gemeinschaft mit Christus sind nie versiegende Quel-
len.

+15 ¢



Psalm 1

Er ist gleich einem Baum, gepflanzt an Wasserbéchen, der seine Frucht
bringt zu seiner Zeit. Es sind nicht unzeitige Friichte, wie die frithreifen
Feigen, die nie den vollen Wohlgeschmack haben, sondern der Mann, der
seine Lust an dem Wort Gottes hat, welches ihn unterweist, bringt in der
Zeit des Leidens Geduld als kostliche Frucht, Glauben in der Zeit der Pri-
fung und geheiligte Freude in der Zeit des Gliickes hervor. Fruchtbarkeit ist
eine wesentliche Eigenschaft des begnadigten Menschen, und diese Frucht-
barkeit muss sich zur rechten Zeit erweisen.

Und seine Blitter verwelken nicht; sein schwichstes Wort hat eine dau-
ernde Wirkung, seine kleinen Liebestaten bleiben im Andenken. Nicht
allein seine Friichte, sondern auch sein Laub bleibt erhalten. Er verliert
weder Schonheit noch Fruchtbarkeit.

Und was er macht, das gerdt wohl, oder: Und alles, was er tut, fiihrt er
gliicklich hinaus. Wohl dem Mann, der solche Verheiflung hat. Aber wir
diirfen die Erfiillung einer Verheiflung nicht immer nach dem Augenschein
beurteilen. Wie oft wiirden wir, meine Briider, wenn wir nach unserem
schwachen Verstand urteilten, zu der triitben Schlussfolgerung kommen:
Alles ist wider mich! Denn obwohl wir wissen, dass wir an der Verhei-
flung unseres Verses Anteil haben, sieht unser Auge, wenn wir in Priifun-
gen und Triibsalen sind, doch oft das genaue Gegenteil von dem, was die
VerheifSung uns zusagt. Aber fiir das Glaubensauge ist dieses Wort zuver-
ldssig, und mit seiner Hilfe nehmen wir wahr, dass unser Wirken gedeiht,
auch wenn alles gegen uns zu gehen scheint. Nicht dufleres Wohlergehen ist
es, was der Christ am meisten begehrt und schitzt; ihn verlangt nach dem
Wohlergehen des inneren Menschen. Wir machen etwa gleich Josaphat
(1K 22,49) Schiffe aufs Meer, die nach Ophir gehen sollen, Gold zu holen;
aber sie werden zerbrochen zu Ezjon-Geber. Doch auch dies dient unserem
wahren Wohlergehen, denn um der Gesundheit der Seele willen miissen
wir oft arm, verlassen und bedringt sein. Das Schlimmste ist manchmal
fiir uns das Beste. Wie in den Wohltaten, die einem Gottlosen widerfahren,
ein Fluch verborgen ist, so ein Segen in des Gerechten Kreuz, in seinen Ver-
lusten und Kiimmernissen. Die Priifungen der Glaubigen sind ein kraftiger
Mutterboden, in dem Gottes Pflinzlein gedeihen und reiche Frucht brin-

gen.

416 &



Psalm 1

4. Abersosind die Gottlosen nicht,
sondern wie Spreu, die der Wind verstreut.

4. Wir stehen nun an dem zweiten Teil unseres Psalms. In dem vierten
Vers wird der schlimme Zustand der Gottlosen als Gegensatz benutzt, um
dadurch die Farbe des vorhergehenden lieblichen Bildes noch zu heben.

Aber so sind die Gottlosen nicht! Das gibt uns zu verstehen: Was auch
immer Gutes vom Gerechten ausgesagt ist, das ist nicht wahr vom Gott-
losen. Die Septuaginta und Vulgata wiederholen nachdriicklich das »nicht
so« (16°-kén bzw. ouch hotitos bzw. non sic). Wie schrecklich ist es, wenn
einem die Verheiflungen so mit einer doppelten Verneinung belegt sind, und
doch ist das gerade die Lage der Gottlosen. Beachten wir, dass hier wieder
das Wort »Gottlose« gebraucht ist, das zu Beginn des Psalms zur Bezeich-
nung der Anfinger im Bosen, der noch am wenigsten anstof8igen Stinder
angewandt worden war. Wenn das der traurige Zustand derer ist, die noch
verhdltnisméflig ehrbar leben und nur gegen Gott gleichgiiltig sind, was
muss es sein mit den offenbaren Siindern und schamlosen Unglaubigen!
Der erste Satz ist eine negative Beschreibung der Gottlosen, der zweite stellt
ihr wirkliches Bild dar. Thr Wesen wird so geschildert:

Sie sind wie Spreu, ohne inneren Wert, ohne Leben, ohne Nutzen, ohne
Kern; daher ihr Schicksal:

Der Wind verstreut sie. Der Tod wird sie mit seinem schrecklichen
Hauch in das Feuer treiben, das sie verzehren wird.

5. Darum bleiben die Gottlosen nicht im Gericht,
noch die Siinder in der Gemeinde der Gerechten.

5. Sie werden dort stehen, um gerichtet, und nicht, um freigesprochen zu
werden. Furcht wird sie da packen. Sie werden nicht standhalten kénnen
und doch vergeblich zu entflichen versuchen. Sie werden sich nicht ver-
teidigen konnen, denn ewige Schmach und Schande (Dan 12,2) wird sie
ergreifen.

Mit Recht sehnen sich die Heiligen Gottes nach dem Himmel, denn
kein Boser wird dort wohnen, noch die Siinder in der Gemeinde der Gerech-
ten. Alle unsere Versammlungen auf Erden sind gemischt. Jede Gemeinde

17 &



Psalm 1

hat einen Teufel in ihrer Mitte (Joh 6,70). Das Unkraut, der dem Weizen
ahnelnde Lolch (Mt 13,241T.), wachst in denselben Furchen wie der Weizen.
Es gibt jetzt noch keine Tenne, die ganz von der Spreu gereinigt ist. Stinder
sind noch vermischt mit den Heiligen, wie Schlacken mit dem Gold. Got-
tes kostliche Diamanten liegen noch auf einem Feld zusammen mit Kiesel-
steinen. Gerechte Seelen wie Lot werden diesseits des Himmels bestindig
gequilt von den schiandlichen Leuten Sodoms (2Petr 2,7f). So wollen wir
uns denn freuen, dass zu der groflen Versammlung droben, der Gemeinde
der Erstgeborenen (Hebr 12,23), auch nicht einer nichtwiedergeborenen
Seele der Zutritt gestattet sein wird. Stinder konnen im Himmel nicht leben.
Sie wiren aufler ihrem Element. Eher konnte ein Fisch auf einem Baum
leben, als ein Gottloser im Paradies. Der Himmel wiirde fiir den Unbuf3-
fertigen eine unertrégliche Holle sein, auch wenn ihm der Eintritt erlaubt
wiirde; aber solches Vorrecht wird dem, der in seinen Missetaten ver-
harrt, niemals zuteilwerden. Gott gebe, dass unsere Namen im Himmel an-
geschrieben sind und ein Platz in den Vorhofen droben auf uns wartet.

6. Dennder HERR kennt den Weg der Gerechten;
aber der Gottlosen Weg vergeht.

6. Fortwihrend achtet der HERR auf den Weg der Gerechten: Mag derselbe
oft in Nebel und Finsternis gehiillt sein, durch dunkle Wolken und Unwet-
ter der Triibsal hindurchfiithren, der Herr kennt ihn. Er zahlt die Haare auf
unserem Haupt und wird nicht dulden, dass irgendein Ungliick uns iiber-
falle. »Er ... kennt meinen Weg wohl. Er versuche mich, so will ich erfun-
den werden wie das Gold« (Hi 23,10).

Aber der Gottlosen Weg vergeht. Nicht nur sie selbst werden vergehen,
sondern ihr Weg wird auch vergehen. Der Gerechte gribt seinen Namen
auf den Felsen ein, der Gottlose schreibt sein Gedéchtnis in den Sand. Der
Gerechte pfliigt Furchen in die Erde und sit hier eine Saat aus, deren Ernte
erst vollig gesammelt wird, wenn er zu den Freuden der Ewigkeit eingeht;
der Gottlose aber zieht Furchen durchs Wasser, und obwohl ein glinzen-
der Schweif hinter seinem Kiel sein mag, werden doch die Wogen dariiber-
gehen, und seine Stitte, die ihn kannte, kennt ihn nicht mehr. Wenn der
Gottlose im Andenken bleibt, dann nur in der Erinnerung an das Bose, das

+ 18 &



Psalm 1

er getan hat; denn der Herr wird den Namen des Gottlosen vermodern las-
sen, dass er den Guten zum Gestank werden und nur noch dem Gottlosen
selbst durch seine Fdulnis bekannt sein wird.

Moge der Herr unsere Herzen und unsere Wege reinigen, auf dass wir
dem Los der Ungottlichen entrinnen und das Gliick der Gerechten genie-
en!

ERLAUTERUNGEN UND KERNWORTE

Zum ganzen Psalm. Basilius® bezeichnet den Psalm als pro-oimion brachy
(»kurzes Vorwort«) zum Psalter; als solches scheint bereits der Sammler
ihn an die Spitze der Sammlung gestellt zu haben. Gegeniiber den zahl-
reichen, in den Psalmen vorkommenden Klagen iiber die Bedriickung der
Gerechten durch gottlose Feinde sollte gleich am Anfang des Buches die
Wahrheit betont werden, dass der Fromme zuletzt doch den Sieg behilt.
Prof. Dr. Friedrich Baethgen, Die Psalmen, 1904.

Der Psalter ist Ja und Amen in Liedern zu dem Gotteswort der Thora (des
Gesetzes). Darum beginnt er mit einem Psalm, welcher das Geschick des
Thorajlingers dem Geschick der Gottlosen entgegenhilt, einem Echo jener
Ermahnung in Jos 1,8, in welcher Jahwe nach Moses Tode seinem Nach-
folger Josua das Buch der Thora ans Herz legt. Wie die neutestamentliche
Bergpredigt als Predigt des verinnerlichten Gesetzes mit makdrios (»gliick-
selig«) anfingt, so beginnt der ganz und gar auf Verinnerlichung des Ge-
setzes gerichtete alttestamentliche Psalter mit *asoré (»gliickselig«). - Kom-
mentar von Prof. Dr. Franz Delitzsch.*

Dieser erste Psalm ist zwar klein dem Umfang nach, aber sehr grof$ und
voller Kraft, was den Inhalt betrifft; er fasst die Quintessenz der Gliick-
seligkeit in sich. Der Psalm tragt Gliickseligkeit an der Stirn. Er beginnt mit
dem, womit wir alle zu enden hoffen. Er mag des Christen Fiihrer genannt
werden: denn er zeigt den Flugsand, auf dem die Gottlosen ins Verderben
sinken, und den festen Grund, auf dem die Frommen in die Herrlichkeit
schreiten. Thomas Watson 1660.°

+19 &



Psalm 1

V. 1. Nicht ohne Grund ist das Wort der Seligkeit an die Spitze des Buches
der tiefsten Leiden und Gebete gestellt; dieses Wort, wie sehr es auch
zuriickgedringt und zu Boden gehalten wird, dringt doch durch alle Tone
der Klage und des Schmerzes hindurch und behauptet sich endlich in dem
Halleluja des hundertfiinfzigsten Psalms. Prof. Johannes Wichelhaus.®

Der Dichter sagt in diesem kurzen Psalm mehr Stichhaltiges tiber wahre
Gliickseligkeit als irgendeiner der Philosophen oder alle Weltweisen zusam-
men. Sie klopfen nur auf den Busch, Gott aber gibt uns hier den Vogel in die
Hand. John Trapp.

Wo echte Gliickseligkeit als Schild aufien hingt, konnen wir sicher sein,
drinnen einen gottseligen Menschen zu finden. Richard Baker 1640.%

Gliicklich der Mann usw. Es ist, wie V. 3 zeigt, nicht Wunsch (»Gliick-
lich sei«), sondern Aussage in Form des Ausrufs. Die Ubersetzung der LXX
makdrios (Hieronymus: beatus) ist nicht ganz zutreffend, richtiger wire
felix oder fortunatus; denn der Dichter will im Gegensatz zu dem ungliick-
lichen Schicksal des Gottlosen den nicht gestérten und zu seiner vollen Ent-
wicklung kommenden dufleren Lebenslauf des Frommen gliicklich prei-
sen. Jeremia, der barik statt >agaré sagt (Jer 17,7), reflektiert darauf, dass der
Segen von oben kommt (faustus). Prof. Dr. Friedrich Baethgen 1904.

Wohl dem Mann (Grundtext, ha’i§), dem einen aus tausend, dessen
Leben zur Erfiillung des Zweckes dient, zu welchem Gott ihn geschaffen
hat. Adam Clarke.®

Er wandelt nicht, noch steht er, noch sitzt er. Vorschriften in der Form
der Verneinung sind manchmal noch bestimmter und unbedingter als beja-
hende. Unter allen Umstidnden und zu allen Zeiten soll sich der Fromme
von dem gottlosen Wesen rein halten. Richard Baker 1640.

Des Gottlosen Rat oder Sinnesart ist Gleichgtiltigkeit in Glaubensdin-
gen. Er bemiiht sich weder um seine eigene Seligkeit noch um die anderer
Leute, und er gibt denen, mit welchen er umgeht, den Rat, seine Denkweise
zu der ihrigen zu machen und sich um Beten, Bibellesen, Bufle und derglei-
chen nicht zu kitmmern. »Das alles ist nicht nétig. Tue recht und scheue
niemand. Fiihre ein ehrbares Leben, mache kein Aufhebens um die Reli-
gion, du wirst gut dabei fahren.« Nun, wohl dem, der nicht in solches Man-
nes Sinnesart eingeht und seine Ratschldge nicht befolgt.

4+ 20 ¢«



