PsaLm

UBERSCHRIFT: Eine Unterweisung Davids. Auch der Apostel Pau-
lus fithrt diesen herrlichen, echt evangelischen Psalm in Rom 4,6ff. als von
David gedichtet an. Der Psalm wird dem gleichen Lebensabschnitt Davids
angehoren wie der 51. und zwar so, dass der 32. dem 51. geschichtlich folgt,
indem der konigliche Sénger nach der tiefen Bufle iiber seine schwere
Siinde so von Frieden und Freude erfiillt wurde, dass sein Herz sich in die-
sem kostlichen Psalm ergoss. — Zum ersten Mal begegnet uns hier das Wort
maskil, welches Luther »eine Unterweisung« iibersetzt.! Die Erfahrungen
des einen Glaubigen enthalten einen Schatz guter Lehren fiir andere. Sie
zeigen uns sozusagen die Fuf3spuren der Herde und dienen so dazu, die
Schwachen zu ermutigen und ihnen den Weg zu weisen. Gerade bei diesem
Psalm ist es vielleicht bedeutsam, dass er die Uberschrift »Eine Unterwei-
sung« an der Stirn trigt. Kein Glaubiger sollte in seinen Anfechtungen etwa
denken konnen, der Psalm schildere Erfahrungen, die das ausschlieflliche
Vorrecht ganz ausnahmsweise begnadigter Seelen wiren. Jeder soll wis-
sen, dass er sich den Psalm als eine Unterweisung des Heiligen Geistes per-
sonlich aneignen diirfe und solle, wie Luther den Psalm iiberschreibt: Eine
Unterweisung, wie man der Siinden los und selig werden soll. David hatte
im 51. Psalm versprochen, die Ubertreter des Herrn Wege zu lehren; dies tut
er hier in hochst wirksamer Weise.

41083 «



Psalm 32

EINTEILUNG: Die Seligkeit des Menschen, der Vergebung erlangt hat,
V. 1 und 2; Davids personliches Bekenntnis von Schuld und Gnade, V. 3-5;
die Anwendung auf andere, V. 6 und 7; Gottes Zuruf an den Begnadigten,
V. 8 und 9. Zum Schluss noch ein Wort fiir jede der beiden in V. 10 und 11
genannten Menschenklassen.

AUSLEGUNG

1. Wohl dem, dem die Ubertretungen vergeben sind,
dem die Siinde bedecket ist!

2. Wohl dem Menschen, dem der HERR die Missetat nicht
zurechnet,
in dessen Geist kein Falsch ist!

1. Wohl dem. Unser Psalm ist der zweite, der gleich der Bergpredigt mit
Seligpreisung beginnt. Der 1. Psalm beschreibt die Friichte dieser heiligen
Gliickseligkeit, der 32. enthiillt uns den Grund derselben. Jener zeigt uns
den Baum der Gerechtigkeit (Jes 61,3) im vollen Wachstum, dieser schildert
uns das erste Pflanzen und BegiefSen desselben. Der gleiche Mann, den uns
der erste Psalm in Gottes Wort forschend gezeigt hat, erscheint hier als ein
Bittsteller, der gliickstrahlend von dem Gnadenthron zurtickkommt, wo er
tiberschwianglich gnadige Aufnahme und Erhorung gefunden hat.

O welche Gliickseligkeit dessen, dem die Ubertretungen vergeben sind!
Er ist jetzt selig und wird es immerdar bleiben. Sei er noch so arm oder
krank oder betriibt, er ist selig — und nicht nur in seinen Gefiihlen, denn
diese wechseln, sondern er ist in voller Wahrheit ein seliger Mensch, weil
er ein Gesegneter des Herrn ist. Die Gnade der Siindenvergebung ist iiber
alles in der Welt zu schétzen, denn sie ist der einzige und der untriigliche
Weg zur Gliickseligkeit. Von Gott selbst durch seinen Geist das Absolvo te
(»ich spreche dich los, ich vergebe dir«) zu vernehmen, das ist unaussprech-
liche Freude. Die Gliickseligkeit wird hier nicht dem Menschen zugeschrie-
ben, der Gottes Gebote treu gehalten hat, sondern, so ungereimt das dem
natiirlichen Menschen klingen mag, dem, der Gottes Gesetz {ibertreten
hat, der aber aus reicher, freier Gnade véllige Vergebung empfangen hat.

+108%4 «



Psalm 32

Selbstgerechte Pharisder haben an dieser Gliickseligkeit keinen Anteil. Dem
verlorenen Sohn wird hier bei seiner Riickkehr der Willkommensgruf3
zugerufen, ihm gelten die Gesdnge und der Reigen. Eine vollige, augen-
blickliche und unwiderrufliche Vergebung aller Ubertretungen verwandelt
des Stinders Hoélle in einen Himmel und macht das Kind des Zornes zum
Erben ewiger Seligkeit. Vergeben heifit etwas weggeben, sodass es nicht
mehr da ist. Das Wort des Grundtextes (nasa’) bedeutet autheben und weg-
nehmen, wie man jemandem eine Biirde von der Schulter abhebt. Welch
eine Last war hier zu heben und hinwegzutragen! Es kostete unseren Hei-
land blutigen Schweif3, sie aufzuheben, und sein teures Leben, sie vollig hin-
wegzutragen! Simson hob die Tiiren von Gaza samt den Pfosten und Rie-
geln aus und trug sie auf die Hohe des Berges vor Hebron (Ri 16,3). Aber
was waren diese machtigen Stadttore im Vergleich zu der Last, die Jesus um
unsertwillen getragen hat!

Dem die Siinde bedeckt ist. Bedeckt durch Gott, wie die Agypter von den
Meereswellen (2Mo 14,28; 15,5.10), wie die hochsten Berge der Erde von den
Wassern der Sintflut bedeckt wurden. Was fiir eine Bedeckung muss das
sein, die alle Befleckung des Fleisches und des Geistes fiir immer vor dem
allsehenden Gott verbirgt! Wer einmal die Siinde in ihrer Abscheulichkeit
geschaut hat, der begreift, was fiir ein Gliick es ist, sie nie mehr erblicken
zu sollen. Der Opfertod Christi ist diese Stihne, diese Bedeckung. Man vgl.
Romer 3,25 (Grundtext, hon pro-étheto ho theds hilastérion dia tés pisteos
en t6 autoi haimati): »Gott hat Christus Jesus dargestellt zu einem Sithne-
mittel (Sithnopfer) durch den Glauben in seinem Blut.« Wer die Heilstat von
Golgatha verstehen und sich im Glauben zueignen kann, der weifd sich ein
fir alle Mal angenehm gemacht in dem Geliebten und genief3t ein in hei-
liger Erkenntnis begriindetes Gliick, das der Vorgeschmack des Himmels
ist. Aus unserem Text geht klar hervor, dass der Mensch zu der Gewissheit
kommen kann: Mir sind meine Siinden vergeben! Denn wie konnte von
einer jetzt zu genieflenden Seligkeit der Siindenvergebung die Rede sein,
wenn man {iber die Stindenvergebung keine Gewissheit erlangen konnte?
Unzweifelhaft ist die Vergebung eine Sache gewisser Erkenntnis und Uber-
zeugung, da hier von ihr als einem wirksamen Grund des Trostes geredet
wird. Nun vergleiche man damit, wie die katholische Kirche den Zweifel
tiber die Vergebung als Pflicht fordert und die Lehre von der Heilsgewiss-

41085 +



Psalm 32

heit als protestantische Ketzerei verflucht. Wir bekennen uns freudig zu
dieser Ketzerei, und zwar aufgrund der unzweideutigen Lehre des allein
unfehlbaren Wortes Gottes.

2. Wohl dem Menschen, dem der HERR die Missetat nicht zurechnet. Buch-
stablich heif3t es (vgl. zu Ps 1,1): O der Seligkeiten des Menschen usw. Es sind
vielfaltige Seligkeiten, Haufen Gliicks, Berge von Wonne! Man beachte die
drei Ausdriicke, mit denen hier und an anderen Stellen unser Ungehorsam
beschrieben wird. Ubertretung, Siinde und Missetat, das ist der dreikdp-
fige Zerberus an den Pforten der Holle. Doch wer an Christus glaubt, den
darf er nicht mehr anfahren; unser Heiland hat ihn auf immer zum Schwei-
gen gebracht, soweit sein Wiiten die Gldubigen betrifft. Die Dreieinheit der
Stinde ist tiberwiltigt durch die Dreieinheit des Himmels. Die Nichtzurech-
nung der Siinde ist ein wesentliches Stiick der Vergebung. Der Glaubige hat
wohl noch Siinde, aber sie wird ihm nicht zugerechnet, vielmehr wird der
Glaube ihm als Gerechtigkeit gerechnet. Manche Theologen schaumen vor
Wut gegen diese zugerechnete Gerechtigkeit. Moge uns dariiber Licht gege-
ben sein! Wie wohl ist dem Menschen, der weif3, dass seine Stinde ihm nicht
zugerechnet wird, weil er an Christus einen Stellvertreter hat, auf den alle
seine Schuld gelegt wurde.

In dessen Geist kein Falsch ist. Kein Unaufrichtiger darf und kann sich
der Vergebung getrsten. Wer sie erlangt hat, der hat auch gelernt, in allen
Stiicken gegen sich selbst und seinen Gott aufrichtig zu sein und die Stinde
nicht zu verbergen. Die Vergebung ist kein Taschenspielertrick und der
Friede, den sie dem Herzen bringt, wird nicht dadurch erzeugt, dass man
dem Gewissen etwas vorgaukelt. Selbsttduschung und Heuchelei haben
noch niemand zu einem seligen Menschen gemacht. Sie kénnen wohl die
Seele mit angenehmen Traumen in die Holle hinabgleiten lassen, aber in
den Himmel des Gottesfriedens vermdgen sie ihr Opfer nicht einzufiih-
ren. Frei von Schuld heifit frei von Trug. Wer wirklich die Rechtfertigung
erfahren hat, ist auch von der Falschheit genesen. Ein Liigner ist niemals
ein Gnadenkind. Betrug, Doppelziingigkeit, Rechtsverdrehung und Ver-
stellung, das sind Charakterziige der Kinder des Teufels; wer von der Stinde
gewaschen ist, der ist wahr, ehrlich, schlicht und kindlich. Auf Betriigern
und ihren Plinen, Kniffen und Winkelziigen kann kein Segen ruhen. Sol-

41086 «



Psalm 32

che Menschen miissen sich zu sehr vor der Entdeckung fiirchten, als dass
sie gliicklich sein kénnten. Ihr Haus steht am Rand eines Kraters; es ist nur
eine Frage der Zeit, wann es ins Verderben stiirzt.

3. Denndaich's wollte verschweigen, verschmachteten meine
Gebeine
durch mein tagliches Heulen.
4. Denndeine Hand war Tag und Nacht schwer auf mir,
dass mein Saft vertrocknete, wie es im Sommer diirre wird. Sela.
5. Darum bekannte ich dir meine Siinde und verhehlte meine
Missetat nicht.
Ich sprach: Ich will dem HERRN meine Ubertretungen bekennen.
Da vergabst du mir die Missetat meiner Siinde. Sela.

David erzihlt uns nun seine eigene Erfahrung. Niemand unterweist andere
erfolgreicher, als wer Selbsterlebtes bezeugen kann.

3. Denn da ich’s wollte verschweigen. Die erste Folge seiner Missetat war
ohne Zweifel, dass David durch den Betrug der Stinde in geistliche Erstar-
rung versank. Wohl regte sich sein Gewissen, aber er lief§ es nicht reden.
Verschweigen und vertuschen, vor Gott und Menschen, das war jetzt sein
Dichten und Trachten. Doch sein Gliick war dahin; wider Willen musste
er sein Elend beweinen. Trotzdem wollte er nicht bekennen. Aber je mehr
er sich gegen die Bezeugungen seines Gewissens straubte, desto gewaltiger
mussten diese sich geltend machen, dass endlich Verzweiflung ihn packte.
Hatte er es erst aus straflichem Leichtsinn vernachldssigt, sein Unrecht ein-
zugestehen, so wagte er das jetzt im Ansturm der Verzweiflung nicht mehr
zu tun.

Aber da verschmachteten seine Gebeine. Die Knochen, diese Stiitzen
des Korpers, zerfielen ihm gleichsam zu Moder (vgl. den Grundtext, balah
= [von Kleidern] »abgenutzt, abgetragen sein«, [von Menschen] »dahin-
schwinden, zerfallen, kérperlich verfallen sein). Davids Kummer war so hef-
tig, dass seine Gesundheit davon untergraben wurde und alle seine Lebens-
kraft dahinschwand. Was ist doch die Siinde fiir ein tédliches Gift! Sie ist
tatsdchlich eine Pest, sie brennt wie ein Feuer in den Gebeinen; wir mogen

41087 «



Psalm 32

es zu ersticken suchen, so viel wir wollen, es wiitet fort in unserem Innern.
Sie ist wie eine bosartige Eiterbeule, die zu unserem Entsetzen immer mehr
anschwillt und immer schrecklichere Schmerzen verursacht.

Durch mein téiglich Heulen (Grundtext: den ganzen Tag, kol-hayyom,
d.i. ohne Aufhoren). David unterdriickte das Bekenntnis, aber seinen Kum-
mer konnte er nicht unterdriicken. Das Entsetzen iiber seine grofle Schuld
trieb ihn zu unausgesetztem Klagen, bis seine Stimme nicht mehr den Lau-
ten der menschlichen Sprache glich, sondern nur noch ein Stohnen und
Heulen war. Die Qualen des Schuldbewusstseins kennt nur, wer sie selber
durchgemacht hat. Folter und Rad, sogar der flammende Scheiterhaufen, das
alles ist nichts im Vergleich mit der Holle, die das schuldbeladene Gewissen
in der eigenen Brust entziindet. Lieber alle Qualen erdulden, deren unser
Fleisch fahig ist, als unter der niederschmetternden Empfindung des Zorns
des Allmichtigen liegen. Die Spanische Inquisition mit allen ihren Martern
ist nichts gegen die Foltern des erwachenden Gewissens.

4. Denn deine Hand war Tag und Nacht schwer auf mir. Gottes Finger kann
uns zermalmen - was muss es um seine Hand sein, zumal wenn sie Tag
und Nacht schwer auf uns driickt, ohne uns auch nur einen Augenblick auf-
atmen zu lassen! Der Mensch findet unter den Gewissensqualen auch des
Nachts wenig Ruhe, denn die schrecklichen Gedanken, die ihn den Tag
tiber gefoltert haben, spiiren ihn auch in seiner Schlafkammer auf und het-
zen ihn in seinen Traumen; oder es kommt dem Armen tiberhaupt kein
Schlaf in die Augen und er liegt auf seinem Lager in kaltem Angstschweif3,
bis es ihn nicht mehr im Bett leidet. Wie hilfreich erweist sich die starke
Hand Gottes, wenn sie uns aufrichtet; aber ihre Gewalt ist entsetzlich, wenn
sie uns niederdriickt. Lieber noch wollten wir, wie Atlas, der Titan, eine
Welt auf unseren Schultern lasten haben, als Gottes Hand auf unserem Her-
zen, wie David.

Dass mein Saft vertrocknete, wie es im Sommer diirre wird. Seine Seele
wurde ausgedorrt durch die Gluthitze des gottlichen Zorns und auch
sein Korper, das Gefdf3 der Seele, wurde in Mitleidenschaft gezogen. Sein
Lebenssaft verwandelte sich (wortl., nehpak losaddi), d.h. er verbrannte
und vertrocknete. Das Ol der Lebenslampe war beinahe zu Ende und die
Flamme flackerte, als wire sie am Erloschen. Keine tropische Sonne brennt

41088 «



Psalm 32

wie der Zorn des heiligen Gottes und unter seinen versengenden Strahlen
trocknete die Quelle der Kraft Davids aus, wie unter Sommergluten (wortl.,
bohar’boné qayis) die wasserreichen Biche versiegen und die Pflanzen ver-
dorren. Wehe der armen Seele, die ihre Siinden erkannt hat, aber vergisst,
dass ein Heiland fir sie da ist! Ihr geht es wahrlich schlimm. Wir wollen
nicht tibersehen, dass in der Tat fiir David kaum ein Hoffnungsstrahl blieb;
denn das Gesetz hatte fiir solche Siinden, wie er sie begangen hatte, keine
Siihne. Ausrottung aus Gottes Volk — das war das Urteil Davids. Und hitte
niemand es gewagt, diesen Richterspruch des Gesetzes an dem Gesalbten
des Herrn zu vollstrecken, so blieb er dennoch zu Recht bestehen, und Gott
hatte Mittel und Wege genug, ihn auszufithren. Aber der Gott der Gnade
lie David auf sein Bekenntnis hin iiber das Gesetz hinaus eine volle Verge-
bung zuteilwerden und derselbe Gott hat nun in Christus Jesus eine allum-
fassende Sithne gestiftet. Willst du nun noch deine Schuld verbergen, liebe
Seele, da der Herr dir eine solche Vergebung anbietet? Siebenmal heifler
miisste iber dich die Glut seines Zornes entbrennen.

Sela. Es ist Zeit, die Melodie zu dndern, denn ihre Noten gehen zu tief,
und bei solch heftigem Gebrauch kommen die Saiten der Harfe aufSer Stim-
mung. Der nédchste Vers wird gewiss in eine andere Tonart iiberleiten und
einen freudigeren Gegenstand behandeln.

5. Darum bekannte® ich dir meine Siinde. Endlich, nach langem Zdgern,
besann sich das vom Gram gebrochene Herz auf das, was es sofort hitte
tun sollen: Es schloss sein Innerstes vor dem Herrn auf. Das zweischnei-
dige Messer des Arztes muss in das Geschwiir schneiden, ehe Erleichterung
eintreten kann. Das Geringste, was wir tun kénnen, wenn wir uns nach
Vergebung sehnen, ist dies: unsere Siinde zu bekennen. Sind wir hierzu zu
stolz, so verdienen wir doppelt, dass wir gestraft werden.

Und verhehlte meine Missetat (meine Schuld) nicht. Wir miissen ebenso
wohl die Schuld, die Strafbarkeit unserer Siinde bekennen, als die Tat an
sich eingestehen. Es ist nutzlos, die Schuld zu verbergen, denn Gott ist sie
wohlbekannt; dagegen ist es uns niitzlich, sie anzuerkennen, denn ein vol-
les Gestandnis erweicht und demiitigt das Herz. Wir miissen, so gut wir es
vermogen, die Geheimnisse der Seele enthiillen, den verborgenen Achans-
schatz (Jos 7) ausgraben und mit aller Schuld und Schande, die daran haf-

41089 «



Psalm 32

tet, blofSlegen. Nur wer seine Stinde nicht mehr bedeckt, darf erfahren, dass
Gott sie bedeckt. (Der Grundtext hat hier dasselbe Zeitwort [kasah] wie
V.1b.)

Ich sprach. Dies zeigt Davids bestimmten Entschluss an.

Ich will dem HERRN meine Ubertretungen bekennen. Nicht vor seinen
Mitmenschen oder vor dem Hohenpriester wollte er das Bekenntnis hin-
sichtlich seiner Ubertretungen ablegen, sondern in erster Linie vor Jahwe.
Schon in jenen Tagen der Sinnbilder erwarteten die Gliaubigen von Gott
allein die Erlosung von der unertriglichen Last der Stinde; wie viel mehr
sollen wir das jetzt tun, wo alle Zeichen und Schatten vor dem Morgenrot
des Evangeliums erblichen sind. Ist das Herz erst willig geworden, sich zu
beugen und die Schuld zu bekennen, dann ist die Vergebung nahe. Darum
lesen wir weiter:

Da vergabst du mir die Missetat (die Schuld) meiner Siinde. Die Ver-
gebung war keine oberfldchliche; nicht die duflere Siindentat allein, son-
dern die innere Schuld wurde vergeben. Das tddliche Gift des Schuldbe-
wusstseins wurde hinweggenommen, und zwar augenblicklich, sobald das
Bekenntnis geschehen war. Gottes Verzeihung geht tief, bis auf den Grund;
das Messer der Gnade schneidet bis zu den Wurzeln des bosen Siinden-
krauts.

Sela. Abermals eine Pause: Die Sache ist zu grof3, als dass wir schnell
dartiber hinwegeilen diirften. Darum still, liebe Seele; bete das Wunder der
Gnade an.

O tiberschwinglich grofie Huld,
Wie soll ich dich ertragen!

Du Meer voll Gnade und Geduld,
Was soll ich Armer sagen?

Hier steh ich mit gebeugtem Sinn
Und gebe dir mich weinend hin;
Lass mich dein sein und bleiben!

(Gustav Knak)?

41090 «



Psalm 32

6. Um dessentwillen werden alle Heiligen zu dir beten zur rechten
Zeit;
darum, wenn grofe Wasserfluten kommen, werden sie nicht an
dieselbigen gelangen.

7. Dubist mein Schirm; du wirst mich vor Angst behiiten,
dassich errettet gar frohlich rithmen kann. Sela.

6. Um dessentwillen werden alle Heiligen (Grundtext: Frommen, kol-hasid)
zu dir beten. David spricht die Uberzeugung aus, dass alle wahrhaft Gott
ergebenen, treuen Herzen aus der ihm widerfahrenen besonderen Gnade
Hoffnung schopfen werden. Welch ein Labsal musste ihm diese Gewiss-
heit sein, da er sich ja andererseits schmerzlich bewusst war, durch seinen
Frevel die Feinde des Herrn ldstern gemacht zu haben (2Sam 12,14). David
hatte mit seiner Hoffnung Recht. Ohne Zweifel hat Davids Begnadigung
im Laufe der Zeiten Tausenden und aber Tausenden, die sonst ein Raub
der Verzweiflung geworden wiéren, den Mut gegeben, ihre Siinde vor dem
Herrn auszuschiitten und Gottes Gnade zuversichtlich zu erflehen. Merk-
wiirdige Erhorungen dienen tiberhaupt dazu, die Gebetsfreudigkeit anderer
gottesfiirchtiger Leute zu beleben. Wo einer ein Goldkornlein findet, fangen
viele zu graben an. Der Nutzen, den andere daraus ziehen, sollte uns mit
unseren Erfahrungen auss6hnen, selbst wenn diese bitter sind. Die meisten
Ausleger fassen iibrigens die Worte Davids als Ermahnung und Ermunte-
rung auf:

Um dessentwillen mége jeder Fromme zu dir beten. Auch ohne dass
man mit Luther nach der Vulgata tibersetzt: »Dafiir werden dich alle Heili-
gen bittenc, ergibt sich aus dem Zusammenhang klar, was der Gegenstand
ihres Flehens sein wird, namlich: eben solche Gnade zu erlangen, wie sie
mir widerfahren ist. Diese bekommt man durch Bitten. Doch gibt es eine
bestimmte Zeit fiir das erhorliche Beten.

Es gilt, zur rechten Zeit Gnade zu suchen, wortl.: zu der Zeit, da du® zu
finden bist (lo°¢t masd’). Lassen wir diese verstreichen, so ist es vergeb-
lich, zum Herrn zu rufen. Zwischen der Zeit der Siinde und dem Tag der
Vergeltung fithrt die Gnade das Regiment. Ist aber das Urteil einmal er-
gangen, dann wird alles Flehen nutzlos sein; denn der Herr wird sich von
einer bereits verdammten Seele nicht finden lassen. Lieber Leser, versdume

41091 «



Psalm 32

nicht die angenehme Zeit, verscherze nicht den Tag des Heils! (2Kor 6,2)
Die Gottesfiirchtigen beten zu der Zeit, da der Herr versprochen hat zu ant-
worten; die Gottlosen verschieben das Bitten, bis der Hauswirt aufgestan-
den ist und die Tiir verschlossen hat, und dann ist all ihr Klopfen vergeblich
(Lk 13,25). Welche Gnade ist es, wenn wir dazu gebracht werden, den Herrn
zu suchen, ehe die alles verheerenden Fluten hereinbrechen; denn nun sind
wir gesichert, wenn diese daherbrausen:

Darum, wenn grofSe Wasserfluten kommen, werden sie doch® nicht an
dieselbigen gelangen. Die Wasserfluten werden kommen, die Gewésser wer-
den toben und sich iiberstiirzen wie die Wogen des Ozeans und die Strudel
und Wassersdulen werden sich ringsum erheben; aber an dem Beter werden
sie vorbeigehen und an ihn nicht reichen diirfen. David hatte ohne Zwei-
fel schon oft in seinem Leben Gelegenheit gehabt, die furchtbare Gewalt
der Regengiisse zu beobachten und zu sehen, wie die Fluten des Himmels
in einem Augenblick die Flussbetten fiillten, die zu anderen Zeiten fast tro-
cken lagen, und weite Strecken tiberschwemmten. Diese Naturereignisse
sind hier Sinnbilder der géttlichen Zorngerichte (vgl. Nah. 1,8). Vor diesen,
die plétzlich mit unwiderstehlicher Wucht tiber die Gottlosen hereinbre-
chen, wird bewahrt bleiben, wer Gott Treue hilt (chasid) und beten kann.
Wer von der Siinde errettet ist, hat kein anderes Ubel zu fiirchten.

7. Die Sdtze dieses Verses sind kurz und knapp, aber reich an Inhalt. Sich
des personlichen Anrechts an Gott bewusst zu werden, gleichsam die Hand
dem Herrn auf den Arm legen zu diirfen und im Glauben zu ihm zu spre-
chen: Du bist mein, das ist die hochste Freude des geistlichen Lebens. Man
beachte, wie derselbe Mann, der in Vers 4 durch die Nahe Gottes niederge-
driickt war, nun bei demselben Gott eine Zuflucht findet:

Du bist mein Schirm (mein Versteck). Hier kannst du sehen, was ein
ehrliches Bekenntnis und die demselben folgende véllige Vergebung aus-
richten! Das Evangelium von der Stellvertretung macht den zu unserer
Zuflucht, der sonst unser Richter wire.

Du wirst mich vor Angst behiiten. Keine Drangsal wird mich treffen.
Und ob du mir in deiner véterlichen Liebe Ziichtigung auferlegen musst, so
wird mir die Not doch keinen wirklichen Schaden anrichten, sondern mir
im Gegenteil Segen bringen, wie die Feile den Rost abschleift, aber nicht das

41092 «



Psalm 32

Metall zerstort. Man achte auf die drei Zeiten. Erst taten wir einen Blick in
die traurige Vergangenheit, der letzte Satz (7a) fithrte uns in die fréhliche
Gegenwart, und nun (7b) schauen wir in die hoffnungsvolle Zukunft.

Dass ich errettet gar frohlich riihmen kann. Grundtext: Mit Rettungsju-
bel (eigentlich Mehrzahl: mit Jubeln der Errettung, ronné pallet) wirst du
mich umgeben. Ein herrlicher Satz! Wie gliicklich ist David nun im Glau-
ben! Er sieht sich von Gnadenerweisungen umringt, von Jubelklingen
umgeben, und alles verkiindigt den Triumph der gottlichen Barmherzig-
keit. Es ist keine Liicke in diesem Ring, der Psalmdichter wird von ihm vél-
lig umschlossen. Von allen Seiten hort er himmlische Musik: Vor ihm lésst
die Hoffnung die Zimbeln erténen und hinter ihm jauchzt die Dankbarkeit
mit Paukenschall; rechts und links, oben und unten erklingt die Luft von
Jubelténen und alles dies fiir ebenden Mann, der noch vor kurzem den gan-
zen Tag stohnte und klagte. Welcher Wandel! Wie grofle Wunder hat die
Gnade gewirkt — und wirkt sie heute noch!

Sela. Eine Pause tut not, denn solch wunderbare Liebe will erwogen
sein; so grofle Freude verlangt stilles Nachdenken, denn hier versagt die
Sprache den Dienst.

8. Ichwill dich unterweisen und dir den Weg zeigen, den du wandeln
sollst;
ich will dich mit meinen Augen leiten.

9. Seid nicht wie Rosse und Maultiere, die nicht verstandig sind,
welchen man
Zaum und Gebiss muss ins Maul legen,
wenn sie nicht zu dir wollen.

8. Ich will dich unterweisen und iiber den Weg belehren (wortl., *askil’ka
wo6r’ka baderek), den du wandeln sollst. Jahwe ist es, dessen Stimme wir
in diesen Worten vernehmen. Und was der Herr hier David zusagt, das war
gerade, was dieser bedurfte. Er, der unser Heiland ist, will auch unser Erzie-
her sein. Er ldsst sich herab, selbst seine Kinder zu unterweisen, wie sie in
den Wegen der Rechtschaffenheit wandeln kénnen; sein heiliges Wort und
die Mahnungen seines Geistes sind die Fiihrer der Glaubigen bei ihrem tédg-
lichen Wandel. Wir erlangen die Vergebung, nicht damit wir hinfort nach

410938 «



Psalm 32

unseren Liisten leben, sondern damit wir in der Heiligung unterwiesen und
der Vollkommenheit entgegengefiithrt werden. Die géttliche Erziehung ist
eine der Bundessegnungen, die uns aufgrund der Kindschaft zugesichert
sind: Alle deine Kinder werden vom HERRN gelehrt sein (Jes 54,13; vgl.
Joh 6,45). Unterweisung durch Erfahrung und Ubung ist die beste Lehr-
methode. Das sind gliickliche Menschen, die, auch wenn sie auch nie zu den
Fiiflen Gamaliels gesessen haben und von Aristoteles nichts wissen, auch in
der scholastischen Moral ganz unbewandert sind, doch gelernt haben, dem
Lamm nachzufolgen, wo es hingeht (Oftb 14,4).

Ich will dich mit meinen Augen leiten (Grundtext: dich® beraten, auf dich
mein Auge richtend, *1%dsah aleYka éni), namlich in flirsorglich wachen-
der Liebe. Wie einem treuen Diener ein Blick oder Wink seines Herrn
geniigt, so sollten wir den leisesten Andeutungen unseres Meisters folgen
(vgl. Ps 123,2) und keine Donnerschldge brauchen, um uns aus unverbes-
serlicher Tragheit aufzuriitteln. Ein freundlicher Blick, ein leises Fliistern
sollte uns gentigen.

9. Seid nicht wie Rosse und Maultiere, die nicht verstindig sind. Der Ver-
stand unterscheidet den Menschen vom Tier — lasst uns nicht so handeln,
als hitten wir keinen. Die Menschen sollten sich raten lassen und ihre
Schritte auf den Weg lenken, welchen die Weisheit ihnen zeigt. Ja wahrlich,
wir haben es nétig, vor dem Unverstand unseres Herzens gewarnt zu wer-
den; wie leicht geraten wir in Torheiten!

Wir, die den Engeln gleich sein sollten, dhneln leicht den Tieren, wel-
chen man Zaum und Gebiss muss ins Maul legen, wenn sie nicht zu dir
wollen.” Ist es nicht beklagenswert, dass wir so oft erst schwer geziichtigt
werden miissen, ehe wir gehorchen? Wir sollten uns von dem Hauch des
Heiligen Geistes so willig hin und her bewegen lassen, wie eine Feder vom
Wind. Aber ach, da liegen wir wie unbewegliche Klotze und rithren uns
nicht einmal, wenn das Paradies selbst offen vor uns liegt. Das scharf ein-
schneidende Gebiss, das ist mancherlei Ziichtigung, die Gott manchmal
tiber uns verhdngen muss, zeigt, wie bockig, wie unfiigsam wir sind; die
Ziigel, mit denen Gott oft unsere Kraft binden und uns zu schwachen, ohn-
machtigen Geschopfen machen muss, sind ein Zeugnis dafiir, wie storrisch
und ziigellos unser Wille ist. Wir wiirden nicht wie Maultiere behandelt

+109% «



Psalm 32

werden, wenn nicht so viel von Eselsart an uns wire! Wollen wir durchaus
widerspenstig sein, so miissen wir uns darauf gefasst machen, dass Gott die
Ziigel straff anzieht und uns kiirzer halt, als uns lieb ist. O dass uns Gnade
gegeben werde, dem HERRN willig zu gehorchen, damit es uns nicht gehe
wie dem boswilligen Knecht im Evangelium (Lk 12,47), der viele Streiche
leiden muss.

10. Der Gottlose hat viel Plage;

wer aber auf den HERRN hofft, den wird die Giite umfangen.
11. Freuet euch des HERRN und seid frohlich, ihr Gerechten,

und rithmet, alle ihr Frommen.

10. Der Gottlose hat viel Plage. Wie widerspenstigen Pferden und Maultie-
ren werden ihnen viele Hiebe versetzt und Striemen zugefiigt. Schon hier in
der Zeit, wie zukiinftig in der Ewigkeit ist das Teil der Gottlosen ein jim-
merliches. Thre Freuden schwinden, und ihre Triibsale mehren und ver-
schirfen sich. Wer Siinde aussit, erntet Elend, und es wird eine iiberrei-
che Ernte sein. Gewissensbisse, Enttauschungen, Schrecken und Angst sind
schon hier auf Erden die sichere Erbschaft des Siinders und spater auf ewig
nagende Gewissenspein und Verzweiflung.

Wer aber auf den HERRN hofft (oder traut, Grundtext, wohabbote'h
byhwh), den wird die Giite umfangen. Der Glaube wird hier der Gottlosig-
keit gegentibergestellt, da er die Quelle aller Tugenden ist. Wahres Gottver-
trauen zaubert die Sorgen des Lebens hinweg. Wer im Glauben lebt, lebt
zugleich in der Atmosphire der Gnade, er ist tiberall von ihr umfangen.
Die Erweise der gottlichen Huld umgeben ihn wie eine Leibwache. Mdge
der Herr es uns verleihen, allezeit an die Gnade zu glauben, selbst wenn wir
keine Spur von ihr sehen; denn der Glaubige ist von Gottes Gnade umge-
ben, wie das Weltall von Gottes Allwissenheit. Jeder Gedanke und jede Tat
Gottes ist von Gnade durchdrungen. Der Gottlose ist von vielen Plagen und
Schmerzen wie von einem Wespenschwarm umringt; wir aber haben einen
Bienenschwarm um uns her, der fiir uns Honig sammelt.

11. Freuet euch. Uns zu freuen, ist nicht nur unser Vorrecht, sondern unsere
Pflicht. Wahrlich, der Gott, dem wir dienen, ist ein hochherziger Meis-

41095 +«



Psalm 32

ter, da er es zu einem Stiick unseres Gehorsams macht, frohlich zu sein.
Wie siindig ist denn unser rebellisches Murren! Ist es nicht {iberaus natiir-
lich, dass ein Mensch, der den Segen der Vergebung genief3t, von Herzen
froh ist? Wir haben von einem Mann gehort, der am Fufle des Schafotts bei
der Nachricht, dass sein Konig ihn begnadigt habe, vor iibergrofier Freude
starb; und wir sollten die freie Vergebung des Konigs aller Kénige empfan-
gen und dennoch in unverzeihlichem Grdamen dahinsiechen?

Des HERRN. Das gibt uns die Richtschnur fiir unsere Freude an, durch
die diese bewahrt wird, dass sie nicht in Leichtsinn ausartet. Nicht an der
Siinde sollen wir uns freuen, auch nicht in Korn, Most und Ol unsere Lust
suchen, sondern unser Gott soll das Eden, das Wonneland sein, worin
unsere Seele sich ergotzt. Dass es einen Gott gibt, und einen solchen Gott,
und dass er unser ist, unser auf ewig, unser versdhnter Herr, ja unser Vater
in Christus, das gibt Stoff genug zu einem nie endenden Lobgesang iiber-
stromender Freude.

Und seid frohlich, ihr Gerechten. Frohlockt laut, lasst den Ruhm des
Herrn erschallen. Hat es Gott gefallen, seine Singer mit den weiflen Klei-
dern des Heils und dem Rock der Gerechtigkeit zu kleiden (Jes 61,10), so sol-
len sie nun ihre Stimme nicht zuriickhalten, sondern fréhlich singen, sollen
jubeln und jauchzen wie solche, die grofie Beute gefunden haben.

Und riihmet, alle ihr Frommen, Grundtext: die ihr redlichen Herzens
seid (kol-yisré-1eb). Unser Herz soll so voll heiliger Freude sein, dass es
davon iiberstromt und das, was uns begliickt, auch anderen sich zu bemer-
ken gibt. Der frostige Mangel an Liebe unterdriickt die heilige Flamme der
Freude. Man fliistert ganz bescheiden seinen Dank, wo ein Ausbruch des
Frohlockens viel natiirlicher wire. Es ist in der Tat zu fiirchten, dass die
Gemeinden unserer Zeit vor lauter Angstlichkeit, den Anstand zu wah-
ren, in Unnatur geraten, sodass der Notschrei einer heilsverlangenden Seele
und das Jauchzen von Gldubigen, denen das Herz vor Freude springen will,
rasch zum Schweigen gebracht werden wiirden, wenn sich in unseren Got-
tesdiensten je derartiges horen liefle. Unsere Ruhe mag besser sein als lar-
mender Fanatismus; aber es ist in der einen Richtung so viel Gefahr wie
in der anderen. Es gibt auch eine Friedhofsruhe und einen Anstand, der
unseren wohlgepflegten Gréibern gleich modernde Gebeine deckt. Was uns
betrifft, so beriihrt uns schon ein geringes Ubermaf an geistlicher Freude

41096 «



Psalm 32

stets bis in den Herzensgrund, und wenn von Gott geheiligte Seelen einmal
im Ubermaf ihrer Freude die engen Grenzen der menschlichen Schicklich-
keitsregeln tiberschreiten, sehen wir deswegen nicht missgiinstig drein. Wir
nehmen eine Michal (2Sam 6,201f.) darin nicht zum Vorbild; wir m6chten
sonst wie sie der Unfruchtbarkeit verfallen. — Man achte darauf, wie hier die
Menschen, welchen Vergebung widerfahren ist, als redlichen Herzens, als
aufrichtig und ohne Falsch hingestellt werden. Es mag jemand viele Fehler
an sich haben und doch zu den Begnadigten gehoren; ein unlauteres Herz
aber hat das Verdammungsurteil auf sich lasten. Wer vor Gott und Men-
schen krumme Wege zu gehen liebt, wer sich von der Tiicke seines Her-
zens nicht erlosen ldsst, der ist iiberhaupt noch gar nicht aus dem Verderben
errettet und wird aller Wahrscheinlichkeit nach nie daraus errettet wer-
den; denn nur den Aufrichtigen ldsst es der Herr gelingen. Wir haben man-
nigfach beobachtet, dass Leute, die eine doppelte Zunge haben und Win-
kelziige lieben, von allen Menschen am schwersten zu Bufle und Glauben
kommen. Das ist gewiss: Wo die Gnade in ein Herz einzieht, da bringt sie
die Gesinnung ins Gleichgewicht, dass der Mensch aufrecht wandelt und
gerade Wege geht.

Lieber Leser, welch ein kostlicher Psalm! Hast du beim Betrachten des-
selben die Seligkeit des Psalmsdngers dein Eigen nennen kénnen? Ist das
der Fall, dann mache auch anderen den Weg des Heils kund!

ERLAUTERUNGEN UND KERNWORTE

Zum ganzen Psalm. Dies ist ein Lehrpsalm, in dem David denen, die er
durch sein Beispiel zum Siindigen verleitet hatte, nun den Weg der Bufle
zeigt. Das ist ein Kennzeichen eines wahrhaft bufifertigen Menschen, wenn
er, der anderen ein Anstof8 war, sich nun ebenso viel Miithe gibt, andere
durch seine Reue aufzurichten, als er ihnen vorher durch seine Siinde Scha-
den zugefiigt hatte. Als die samaritische Frau zur Selbsterkenntnis und
Umkehr gekommen war, lief8 sie ihren Krug bei dem Brunnen stehen, ging
hin in die Stadt und sprach zu den Leuten: Kommt, seht einen Menschen,
der mir gesagt hat alles, was ich getan habe (Joh 4,29). Und zu Simon Petrus

41097 «



Psalm 32

sprach der Heiland: Wenn du dich einst bekehrst, so stirke deine Briider
(Lk 22,32). Ebenso schdmte sich Paulus nach seiner Bekehrung nicht, sich
den vornehmsten unter den Stindern zu nennen und andere zu lehren, ihre
Stinden zu bereuen, wie er seine eigenen bereut hatte. Gliicklich der Mann,
der wieder aufbauen kann, was er einst niedergerissen hat! Archibald Sym-
son 1638.°

Die Psalmen sind von jeher den Heiligen Gottes eine Speise gewesen, in
deren Kraft sie ihren Weg zu gehen vermochten durch Freud und Leid, im
Leben und im Sterben. Ganz besonders aber hielten sie sich im Leiden all
diejenigen Psalmen, die zugleich mit dem sonstigen Schmerz auch demjeni-
gen iiber die Stinde Ausdruck geben, an die bekannten sieben Bufipsalmen.
Die Pss 32.51.130.143 nannte Luther gerne Psalmi Paulini,’ weil sie die freie
Gnade Gottes lehren, ohne Verdienst eigener Werke. — in »Luthers Tischge-
sprache« Nach Arnold von Salis 1902.°

Der 32. Psalm ist der Lieblingspsalm Augustins". Er hat ihn, wie Selne-
cker' erzihlt, »oftmals mit weinendem Herzen und Augen gelesen und vor
seinem Ende (430) ihn an die Wand, die seinem Krankenbett gegeniiber
gestanden, schreiben lassen, darin er sich in seiner Krankheit getibt und
getrostet hat.« Man konnte ihm Augustins intelligentia prima est, ut te noris
peccatorem (der Anfang aller Erkenntnis ist, dass du dich als Siinder erken-
nest) als Motto geben. Prof. Franz Delitzsch.”

V. 1. Dem die Siinde bedeckt ist. Es gibt ein Bedecken und Verbergen der
Siinde, das zum Fluch wird. Wer seine Missetat leugnet, dem wird es nicht
gelingen (Spr 28,13). Man kann die Siinde zuzudecken versuchen, indem
man sie nicht bekennt oder, was noch schlimmer ist, sie geradezu leugnet,
wie Gehasi (2K6 5,25), also sie durch eine Liige zudeckt. Es gibt aber auch
ein Verhehlen der Siindenschuld, indem man das Geschehene zu rechtferti-
gen sucht. Ob du aber sagst: »Ich habe dies oder das nicht getan, oder: »Ich
habe damit nichts Boses getan« — beide Weisen, die Siinde zu verbergen,
sind gottlos; es wird dir nicht gelingen. Doch es gibt auch ein seliges Bede-
cken der Siinde und das findet statt, wenn der allsehende Gott sie vor seinen
Augen verbirgt. Das macht das Herz wahrhaft gliickselig. Richard Alleine."

Wir kénnen unsere Seele mit fleischlichen Liisten einschlifern; aber die
Kraft dieser Betdubungsmittel ist bald erschopft. Sie geben doch nur einen

41098 «



Psalm 32

armen, elenden Frieden, dem ein furchtbares Erwachen folgt, eine Seelen-
ruhe, die gestort wird, sobald der Gedanke an Gott und die Ewigkeit an das
Gewissen herantritt. Doch wenn dir die Stinde vergeben ist, dann hast du
wahre Freude. O wie selig, wem das Wort des Heilands im Herzen wider-
hallt: Sei getrost, mein Sohn; deine Stinden sind dir vergeben! (Mt 9,2). Tho-
mas Manton.”

Vergeben. Der heilige David zeigt uns im Eingang des Psalms, worin
unser wahres Gliick besteht: nicht in Schonheit, Ehre und Reichtum (der
Dreieinheit der Welt), sondern in der Vergebung der Siinden. Das Wort des
Grundtextes fiir vergeben (nasa’) bedeutet die Siinde autheben und hinweg-
nehmen, sie fortschaffen, aus den Augen schaffen, vgl. Joh 1,29 (Grundtext,
ide ho amnos toii theoti ho airon tén hamartian toii késmou) und das schone
Wort in Jer 50,20: »Zur selbigen Zeit wird man die Missetat Israels suchen,
spricht der Herr, aber es wird keine da sein, und die Siinden Judas, aber
es wird keine gefunden werden.« Dieser Segen ist unfassbar grof8 und legt
den Grund fiir alle anderen Gnadenerweisungen Gottes. Die Vergebung ist
nicht in irgendetwas, das in uns wire, begriindet, sondern ist ausschlief3-
lich eine Tat der freien Gnade Gottes. »Ich, ich tilge deine Ubertretungen
um meinetwillen« (Jes 43,25). Und wo der Herr ein Menschenkind begna-
digt, da erldsst er nicht nur die Schuld, sondern schenkt gleichsam ein Ver-
machtnis. Die Vergebung der Siinden wird uns zuteil um des Blutes Christi
willen; denn ohne BlutvergiefSen geschieht keine Vergebung (Hebr 9,22).
Die freie Gnade ist die treibende Ursache, Christi Opfer der Rechtsgrund;
denn die Gerechtigkeit Gottes darf durch die Gnade nicht angetastet wer-
den. So muss auch aufseiten des Menschen die Anerkennung der gottlichen
Gerechtigkeit, das ist die BufSe, dem Empfangen der Vergebung vorherge-
hen. Reue und Schulderlass gehen Hand in Hand, wie es in Lk 24,47 heif3t:
Und predigen lassen in seinem Namen Bufle und Vergebung der Siinden.
Doch nicht, dass unsere Reue im katholischen Sinne ein Verdienst wire,
durch das wir die Vergebung erwerben; denn Christi Blut muss auch unsere
Bufitrdnen reinigen. Die Sinnesdnderung macht uns zum Empfangen der
Vergebung fihig, nicht aber bewirkt sie die Verzeihung. Diese ist eine vol-
lige. Hat Gott die Siindenschuld ausgetilgt, so will er ihrer nicht mehr ge-
denken (Jer 31,34). Der Herr will uns das Geschehene nicht mehr vorwerfen;
er wird uns nicht wegen eines schon geloschten Schuldscheins in Anklage

41099 «



Psalm 32

versetzen. Er wirft alle unsere Siinden in die Tiefen des Meeres (Mi 7,19) und
zwar nicht wie einen Korkring, der wieder auftaucht, sondern wie Blei, das
auf den Grund des Meeres sinkt. Wie sollten wir uns doch alle danach aus-
strecken, Anteil an dieser Gnade zu bekommen! Thomas Watson 1660.1

Als unsere Stammeltern in die Siinde gefallen waren, erkannten sie, dass
sie nackt waren; da flochten sie Feigenbldtter zusammen und machten sich
Schurze (1Mo 3,7). Noch immer miihen sich die Menschen ab, die Blofle
ihrer Siinden durch ihre Verdienste zu bedecken; aber das Kleid unserer
Gerechtigkeit ist zu kurz und halt nicht stand. Wir brauchen ein anderes
Kleid, den Rock der Gerechtigkeit Christi, der wahrhaft unseren Schaden
bedeckt. Dass nur Gott unsere Blofle bedecken kann, das wurde gleich im
Anfang dadurch deutlich gemacht, dass der Herr Adam und seiner Frau
Rocke von Fellen machte und sie damit kleidete (1Mo 3,21). »Ziehet an den
Herrn Jesus Christus« (Rom 13,14; Offb 3,18; Jes 63,1; Mt 22,11). Archibald
Symson 1638.°

V. 1und 2. Der Psalm beginnt mit einer Seligpreisung des Menschen, der
Gottes rechtfertigende Gnade erfahrt, indem er sich Ihm riickhaltlos hin-
gibt. Die drei Ausdriicke des Grundtextes (pééa‘, hata’ah, und “awon) kenn-
zeichnen die Stinde als Losreiflung von Gott, als Abirren vom Gottgefilligen
und als Verkehrung, Missetat. Die Vergebung der Siinde wird bezeichnet
erstens als Authebung und Hinwegnahme (vgl. airein und aphairein, sowie
2Mo 34,7; Jes 53,4), zweitens als Bedeckung, sodass sie vor Gott, dem Hei-
ligen, unsichtbar wird und wie nicht geschehen ist, weil tiber ihr die Decke
der Sithne liegt (Ps 85,3; Spr 10,12; Neh. 3,37), und drittens als Nichtzurech-
nung (2Sam 19,20, vgl. ou logizesthai Rom 4,6-9). Die Gerechtigkeit ohne
Zutun der Werke (R6m 3,21.28) ist hier deutlich ausgesprochen. Ein solcher
Gerechtfertigter ist aber nur der, in dessen Geist kein Trug ist, der die oder
jene Lieblingssiinde nicht leugnet und verhehlt, verringert und beschonigt.
Eine solche absichtlich vorbehaltene Siinde ist ein geheimer Bann, der die
Rechtfertigung verhindert. Nach Prof. Dr. Franz Delitzsch.”

1) Vergeben, Grundtext hinwegschaffen (nas$a®); 2) bedecken (kasah, wozu
man vergleiche: kipper, bedecken = sithnen). Das letztere Wort bezeichnet
die Weise, wie die Vergebung zustande kommt, ndmlich durch die Stihne,
das erstere die Wirkung dieser Sithnung, namlich das Hinwegschaffen der

+ 1100 «



Psalm 32

Stiinde. - Bemerkenswert ist, dass die drei Worte, womit hier die Stinde
benannt wird, dieselben sind, die Gott beim Kundtun seines Namens in
2Mo 34,7 gebraucht. Stephen Charnock.”

Wer ist ein gliicklicher Mensch? Nicht derjenige, der seine Siinde
bemantelt, verheimlicht und leugnet. Solange David sich in dieser Verfas-
sung befand, war er elend, wie er in V. 3f. beschreibt. Wer ist gliicklich?
Wer ohne Siinde ist, keinerlei Stinde tut und den Gott, an dessen Brust er
ruht, mit keiner Siinde betriibt. Das ist das seligste Wohlsein, die hochste
Wonne, das ist die Gliickseligkeit des Himmels. Gott dhnlich sein, ihm
unbedingten, willigen und vollkommenen Gehorsam, den Gehorsam des
Herzens, des ganzen Wesens leisten, das ist die Seligkeit der Engel. Aber
unter denen, die in einer Welt voller Stinde leben, die von Stinde umgeben
sind und selber unter die Stinder zahlen, wer ist da der Gliickliche? Dem
die Ubertretungen vergeben sind, dem die Siinde bedeckt ist und dem der
Herr die Missetat nicht zurechnet. Und was fiir ein Gliick dies ist, wird der
besonders tief empfinden, der sich aus eigener Erfahrung in Davids vor-
herigen Zustand versetzen und es David nachfiihlen kann, wie bitter die
Stinde ist (V. 3 u. 4). Ach, in welch schrecklichem Zustand war der Psalmist
gewesen! Wie muss die Stinde sein inneres Licht verdunkelt, sein geist-
liches Leben geschwicht haben, dass er solche Falschheit im Herzen haben
und hegen konnte, er, dessen Bitte sonst war: Erforsche mich, Gott, und
erfahre mein Herz; priife mich und erfahre, wie ich’s meine, und siehe, ob
ich auf bosem Wege bin und leite mich auf ewigem Wege (Ps 139,23f.)! In
welch trauriger Verfassung muss seine Seele gewesen sein, dass er, obwohl
er den ganzen Tag heulte, dennoch seine Siinde vor Gott verschwieg und
nicht den Mut hatte, sein Herz vor ihm auszuschiitten. Er war stumm
gegen Gott, aber nicht etwa weil er sich demiitig in Gottes Willen ergeben
und die Strafe seiner Missetat sich hitte gefallen lassen (3Mo 26,41). Ich
wollte es verschweigen, tibersetzt Luther treffend, ich wollte es verschwei-
gen — entschlossen, hartndckig, obwohl der Geist Gottes mich an so viele
frither empfangene Segnungen erinnerte und trotz der qualenden Gewis-
sensbisse und der Angst meines Herzens. Ich schwieg, obwohl deine Hand
Tag und Nacht schwer auf mir war, sodass mein Lebenssaft vertrocknete.
Ja, Herr, bei alledem schwieg ich. Aber da kam Nathan. Du sandtest ihn.
Er kam zu mir mit Worten, die mir wie ein Schwert durch die Seele gingen,

+ 1101 «



Psalm 32

und doch waren es Worte der Treue und heiligen Liebe Er kam mit deinem
Wort und in des Kénigs Wort war Gewalt (Pred 8,4). Da bekannte ich vor
Nathan meine Stinde; aber das war nur das Geringste. An dir, an dir allein
habe ich gesiindigt (Ps 51,6), und dir bekannte ich darum meine Stinde und
verhehlte meine Missetat nicht. Ich gelobte es, dir meine Ubertretungen zu
bekennen, und ich tat es; da vergabst du mir die Missetat meiner Siinde.
James Harrington Evans.'®

Dem der HERR die Missetat nicht zurechnet. Rabbi Abraham ben Meir
ben Ezra® umschreibt dies: an dessen Siinden Gott nicht gedenkt, die Gott
nicht vors Gericht zieht und als nicht geschehen betrachtet. — Die Strafe uns
zum Heil lag auf ihm (Jes 53,5). Erzbischof Dr. Robert Leighton.”®

In dessen Geist kein Falsch ist. Wenn Glaubige in Triibsal sind, so fal-
len ihnen oft viele Stellen der Schrift schwer aufs Herz, durch die sie sich
verurteilt meinen; doch deuten sie dabei Gottes Wort nicht selten falsch.
»Wehe mir«, sagt die arme Seele, »diese Schriftstelle spricht wider mich!
Hier ist deutlich gesagt, was aufrichtig sein heif3t: Ein Mensch sein, in des-
sen Geist kein Trug ist. Ich finde aber noch viel Trug in mir; also gehore
ich nicht zu den Aufrichtigen, somit auch nicht zu den seligen Leuten, wel-
chen der Herr die Missetat nicht zurechnet.« Das ist aber eine sehr schwa-
che, ja, eine falsche Folgerung. Mit dem Menschen, in dessen Geist kein
Falsch ist, ist nicht ein solcher gemeint, aus dessen Herzen auch der letzte
Rest von Trug und Unwahrheit verschwunden ist. Nehmen wir das ohne
Falsch sein in diesem strengsten Sinn, dann ist es dasselbe wie ohne Siinde
sein. Diese Stellung aber hat auf Erden nur einer eingenommen, unser Herr
Jesus Christus, 1Petr 2,22: Welcher keine Siinde getan hat, ist auch kein
Betrug in seinem Munde erfunden. Wenn daher dieselben Eigenschaften
in der Schrift den Glaubigen zugeschrieben werden, wie es in Mal 2,6 von
Levi heifst: »Es wurde kein Bdses in seinen Lippen gefunden,« und von Nat-
hanael in Joh 1,47: »Siehe, ein rechter Israelit, in dem kein Falsch ist«, so
miissen wir einen geringeren Maflstab anlegen, einen solchen, der ihrem
unvollkommenen Zustand hier auf Erden entspricht, und diirfen das, was
hier auf Erden ausschlief3lich Christi Schmuck war und erst im Himmel der
Verkldrten Ehrenkleid sein wird, nicht ohne Weiteres auf die schwachen
Christen beziehen, die noch mit dem Teufel draufien und der Siinde drin-
nen im Kampf sind. Lies die Psalmstelle noch einmal, liebe Seele, mit hel-

+ 1102 «



