PsaLm
<&

104

ALLGEMEINE BEMERKUNGEN: Die von Gott ergriffene Muse
nimmt hier einen so hohen und weiten Flug wie sonst selten. Der Psalm
verleiht den mannigfaltigen Stimmen der Natur Ausdruck und singt gar
lieblich von der Erschaffung wie auch von der Erhaltung und Regierung der
Welt. Das Gedicht enthilt einen vollstindigen Kosmos": Land und Meer,
Wolken und Sonnenlicht, Pflanzen und Tiere, Licht und Finsternis, Leben
und Tod, sie alle werden uns als Beweise der Gegenwart oder Innewohnung
des Schopfers in der Welt vorgefiihrt. Die Anlehnung an den mosaischen
Bericht von dem Sechstagewerk ist deutlich erkennbar, und wenn die Krone
des Ganzen, die Erschaffung des Menschen, nicht erwahnt wird, so erklért
sich das aus der Tatsache, dass der Mensch selbst es ja ist, der hier Got-
tes Werke und Wirken besingt. Manche Ausleger finden sogar Hinweise
auf die Ruhe Gottes am siebten Tag in V. 31. Der Psalm ist eine Genesis, in
Poesie gesetzt. Doch nicht nur der gegenwirtige Zustand der Erde wird be-
sungen, sondern es wird auch unser Sehnen auf jene heilige Vollendungs-
zeit gerichtet, in der sich unseren Blicken eine neue Erde zeigen wird, auf
welcher Gerechtigkeit wohnt und von welcher die Siinder vertilgt sein
werden, V. 35. Die ganze Betrachtung ist von glithendem Lobpreis Gottes
durchweht, und man fiihlt es Vers um Vers dem Dichter ab, dass er von der
Wirklichkeit Gottes als eines personlichen Wesens, dem ebenso sehr Liebe
und Vertrauen wie Anbetung gebtihrt, tief durchdrungen ist.

Uber den Verfasser vernehmen wir im Urtext nichts; doch weist die

+ 3275 «



Psalm 104

Septuaginta den Psalm dem David zu, und nach unserer persénlichen Mei-
nung scheinen uns Davids Geist und Stil deutlich erkennbar zu sein. Sollte
der Psalm aber je einem anderen zuzuschreiben sein, so muss es ein auf-
fallend dhnlicher Geist gewesen sein, und wir konnten dann an den weisen
Sohn Davids, an Salomo, den Dichter-Prediger denken, mit dessen natur-
geschichtlichen Bemerkungen in den Spriichen einige der Verse eine iiber-
raschende Ahnlichkeit haben. Wer auch immer der menschliche Schreiber
gewesen sein mag, die unvergleichliche Herrlichkeit und Vollkommenheit
des eigentlichen Urhebers, ndmlich des Heiligen Geistes, ist jedem geist-
lichen Sinn erkennbar.

EINTEILUNG: Nachdem der heilige Singer zuerst die Preiswiirdig-
keit des Herrn gerithmt hat, singt er von dem Licht und der Himmelsfeste,
welche die Werke des ersten und zweiten Tages waren (V. 1-6). Mit leich-
tem Ubergang beschreibt er dann, wie die Wasser sich vom festen Land
schieden, Regen, Biche und Strome sich bildeten und griine Gewichse
aufsprossten, was der dritte Tag brachte (V. 7-18). Sodann erregt die Be-
stellung der Sonne und des Mondes zu Hiitern des Tages und der Nacht
die Bewunderung des Dichters (V. 19-23): Er besingt das Werk des vier-
ten Tages. Nachdem der Psalmist bereits auf mancherlei Arten auf leben-
dige Geschopfe angespielt hat, geht er (in V. 24-30) dazu iber, von dem
Leben zu singen, mit dem es dem Herrn gefiel, Luft, Meer und Land zu er-
filllen. Diese Formen des Daseins waren das besondere Werk des fiinften
und sechsten Tages. Die Schlussverse (V. 31-35) konnen wir als Betrachtung,
Loblied und Gebet fiir den Sabbat ansehen. Das Ganze liegt vor uns wie ein
Rundgemailde des Weltalls, betrachtet vom Standpunkt des Glaubens mit
dem Auge der Anbetung. Moge uns die Gnade zuteilwerden, dem Herrn
gebithrend Ehre darzubringen, wiahrend wir der Rundschau folgen.

AUSLEGUNG

1. Lobeden HERRN, meine Seele!
HERR, mein Gott, du bist sehr herrlich;
du bist schon und prichtig geschmiickt.

4+ 3276 «



Psalm 104

2. Lichtistdein Kleid, das du anhast;
du breitest aus den Himmel wie einen Teppich;
3. duwdlbest es oben mit Wasser;
du fahrst auf den Wolken wie auf einem Wagen
und gehst auf den Fittichen des Windes;
4. derdumachst Winde zu deinen Engeln
und zu deinen Dienern Feuerflammen;
5. derdudas Erdreich gegriindet hast auf seinem Boden,
dass es bleibtimmer und ewiglich.
6. Mitder Tiefe deckst du es wie mit einem Kleide,
und Wasser standen iiber den Bergen.

1. Lobe den HERRN, meine Seele! Der Psalm beginnt und endet wie der 103.,
und er konnte es gar nicht besser machen: wenn das Vorbild vollkommen
ist, verdient es, nachgeahmt zu werden. Aufrichtiges Lob Gottes beginnt
daheim, im eigenen Herzen. Es wire verlorene Miihe, andere zum Preisen
des Herrn aufzufordern, wenn wir selbst in Undankbarkeit schwiegen. Wir
haben es oft notig, unser Innerstes zu erwecken und anzuspornen; denn wir
sind sehr geneigt, trige zu sein, und ist dies der Fall, wenn es um das Lob
Gottes geht, so haben wir wahrlich Grund, uns zu schimen. Wenn wir den
Herrn preisen, so wollen wir es doch von Herzen tun! Unser Bestes bleibt
immer noch weit zuriick hinter dem, was er verdient; lasst uns ihn nicht
verunehren durch halbherzige Anbetung.

HERR, mein Gott, du bist sehr herrlich, oder wortl.: sehr grof§ (gadalta
mma°0d). Beachten wir in diesem Ausruf die Verschmelzung von Kiithn-
heit des Glaubens mit heiliger Scheu. Mein Gott, sagt der Psalmist zu dem
unendlichen Jahwe, und gleichzeitig sinkt er, von der Grofle Gottes iiber-
wiltigt, in den Staub und ruft in duflerstem Staunen: Du bist sehr grofs.
Grof$ war Gott am Sinai, und doch erdffnet er sein Gesetz mit den Worten:
Ich, Jahwe, bin dein Gott; seine Grofle ist kein Grund, warum der Glaube
sich ihm nicht ganz widmen sollte. Das feierliche Bekenntnis der Gréfle
Jahwes, das wir hier finden, hitte sehr gut an das Ende des Psalms gepasst,
denn es ist das natiirliche Ergebnis aus dem Uberblick iiber das Weltall;
dass es schon am Anfang steht, zeigt uns, dass der ganze Psalm von dem
Dichter wohl iiberdacht und im Geist geordnet wurde, ehe er ihn in Worte

+ 3277 «



Psalm 104

fasste. Nur so konnen wir es uns erkldren, dass die Gemiitsbewegung der
Betrachtung vorlauft. Man beachte auch, dass sich die hier ausgedriickte
Bewunderung nicht auf die Schépfung und ihre Grofie bezieht, sondern auf
Jahwe selbst. Es heif3t nicht: »Das Weltall ist sehr herrlich«, sondern: »Du
bist sehr herrlich.« Viele bleiben bei dem Geschopf stehen und werden so in
ihrem Innern zu Gétzendienern; zum Schopfer selbst vorzudringen ist die
Art der wahren Weisheit.

Du bist schon und prichtig geschmiickt, wortl.: Du kleidest dich mit Ehre
und Majestit (hod wohadar léba'fétﬁ). Dich selbst konnen wir nicht sehen,
aber deine Werke, die man deine Gewédnder nennen kann, sind voller Schén-
heit und voller Wunder, die deine Ehre verkiinden. Die Kleider verhiillen
den Menschen und dienen doch zugleich dazu, zu zeigen, was er ist; so ist es
auch mit den Werken Gottes. Der Herr wird in ihnen erkannt als der hochs-
ten Ehre wiirdig wegen seiner Bildnerkunst, seiner Giite und Kraft, und sie
erweisen sein Majestitsrecht, denn er hat alle Dinge mit selbstherrlicher
Macht gestaltet ganz nach seinem Willen und ohne jemand um Erlaubnis
zu fragen. Wahrhaftig, der Mensch muss blind sein, der nicht sieht, dass die
Natur das Werk eines Konigs ist. Es sind dem Kolossalgemalde der Natur
so feierliche Ziige von Gottes Ernst aufgeprégt, so pragnante Striche der-
jenigen géttlichen Eigenschaften, die uns durch ihre Strenge erschauern las-
sen, so scharfe Linien alles @iberwiltigender Macht und tiefe Schatten un-
erforschlicher Geheimnisse, dass das Bild der Schépfung dadurch zu einem
Rétsel wird, das nimmer zu losen ist, man gebe denn zu, dass derjenige,
welcher es entwarf, von seinem Tun nicht Rechenschaft gibt, sondern alles
nach dem Wohlgefallen seines Willens macht. Doch offenbart sich seine
Majestdt immerdar so, dass sein ganzes Wesen dadurch verherrlicht wird;
er tut, was er will, aber er will stets nur das, was dreimal heilig ist wie er
selbst. Eben die Gewdnder des unsichtbaren Geistes zeigen uns dies, und
unsere Sache ist es nun, es mit demiitiger Anbetung anzuerkennen.

2. Der sich in Licht hiillt wie in einen Mantel (wortl., ‘6teh->6r kas$almab),
indem er das Licht um sich legt wie ein Herrscher den koniglichen Purpur.
Ein erhabener Gedanke; aber er ldsst uns erkennen, wie vollig die ewige
Wesensherrlichkeit des Herrn auflerhalb des Bereichs unserer Vorstellungs-
kraft liegt. Wenn selbst das Licht nur sein Gewand und seine Hiille ist, was

+ 3278 «



Psalm 104

muss dann der flammende Glanz seines innersten Wesens sein! Wir sind
von Staunen hingenommen und wagen es nicht, in dies Geheimnis hinein-
zuspahen, damit wir nicht an seiner unertréglichen Strahlenpracht er-
blinden.

Der den Himmel ausspannt wie ein Zelttuch (wértl,, noteh samayim
kayori‘ah), um darin zu wohnen. Das Licht wurde am ersten, das Himmels-
zelt am zweiten Tage erschaffen, sodass sie in diesem Vers passend auf-
einanderfolgen. Fiirsten des Orients legen ihre Prunkgewdnder an und sit-
zen dann mit Prunk in Prachtzelten; unter diesem Bild ist hier vom Herrn
gesprochen. Aber wie hoch tber alle sinnliche Vorstellung muss das Bild
erhoben werden, da das Gewand dieses K6nigs das Lichtelement ist, dem
Sonne und Mond ihren Glanz verdanken, und die Zeltdecke der azurblaue,
mit Sternen wie mit Edelsteinen tibersite Himmel. Diese Bildersprache ist
ein starker Beweis fiir die Wahrheit, mit welcher der Psalmist sein Lied
begann: HERR, mein Gott, du bist sehr grofs!

3. Der in Wasser seine Gemdicher droben bilkt (wértl., hamgareh bammayim
aliyyotayw). Seine himmlischen Hallen sind aus den Wassern tiber dem
Firmament (Ps 148,4) erbaut. Die oberen Raume des groflen Hauses Got-
tes, die geheimnisvollen Stockwerke, so hoch droben, dass sie sich unseren
Blicken vollig entziehen, die Prachtgemicher, in denen er wohnt, sind auf
die Fluten gegriindet, die den oberen Ozean bilden. Dem, was in sich kei-
nen Halt hat, verleiht er Festigkeit; er braucht dazu keine Tragbalken und
Sparren, denn seine eigene Kraft ist es, die seinen Palast in den Fugen halt.
Natiirlich diirfen wir nicht nach dem Buchstaben auslegen, wo die Sprache
so hochdichterisch ist; das wire einfach albern.

Der dichte Wolken zu seinem Wagen macht (wortl., hassom-‘abim
rokiibo). Solcherweise macht er seine konigliche Rundreise, wenn er sein
verborgenes Zelt verldsst. Schwarze Donnerwolken sind seines Zorns
Gefahrt, und der Wagen seiner Gnade traufelt Segen nieder, wahrend er die
Himmelsbahn entlanglauft.

Der auf den Fittichen des Windes wandelt. Auf seinem Wolkenwagen,
an den die Winde als gefliigelte Rosse geschirrt sind, eilt der grofie Konig
daher, sei es zum Heil, sei es zum Gericht. So wird die Vorstellung von
einem Konig im Bild durchgefithrt: vor uns stehen sein himmelhohes

+ 3279 «



Psalm 104

Schloss, seine Wagen und seine Rennpferde. Aber welch ein Schloss, des-
sen Gebilk von Kristall und dessen Fundament fest gewordener Dampf
ist! Und was ist das fiir ein Prunkwagen, der aus den fliehenden Wolken
gebildet ist, mit deren schimmernden Farben Salomo in all seiner Pracht
nicht wetteifern konnte! Und was fiir ein géttlich erhabener Zug, bei wel-
chem Geisterschwingen und des Windes Hauch den Thronwagen vorwirts-
bewegen! Ja, HERR, mein Gott, du bist sehr grofs!

4. Der du machst Winde oder Geister zu deinen Engeln, denn das Wort
bedeutet beides. Die Engel sind reine Geistwesen, obwohl sie sichtbare
Gestalt annehmen diirfen, wenn Gott sie uns sehen lassen will. Gott ist
Geist und wird an seinem koniglichen Hof von Geistern bedient. Die Engel
sind den Winden gleich in der geheimnisvollen, unsichtbaren und doch un-
widerstehlich gewaltigen Art ihres Wirkens. Andere iibersetzen: Er macht
zu seinen Boten Winde, und zweifellos sind oft die Winde selbst die Engel
oder Boten Gottes. Gott, der seine Engel zu Winden macht, kann auch
Winde (und Feuer) zu seinen Engeln machen. Wie Delitzsch® sagt, gibt er
Wind (und Feuer, V. 5) fiir den Zweck seiner durch die Engel vermittelten
Wirksamkeit in der Welt zu Stoffen ihrer Erscheinung und gleichsam
»Selbstverleibung«. Er kann sie sich also zu besonderen Sendungen dienst-
bar machen, und sie sind in der Tat bestandig seine Werkzeuge in dem gro-
Ben Haushalt der Natur.

Und zu deinen Dienern Feuerflammen. Auch hier haben wir die Wahl
zwischen zwei Auffassungen: Gott verleiht seinen Dienern Schnelligkeit,
Gewalt und Furchtbarkeit, wie sie das Feuer hat, oder aber: er macht das
lodernde Feuer, jenes zerstérende Element, zu seinen Dienern, die mit
Flammenschwertern seine Botschaft ausrichten. Der Hebrderbrief bezieht
(Kap. 1,7) die Stelle auf die Engel, und es ist unserer Ansicht nach iiber-
aus angemessen, dass diese hier in Verbindung mit dem Licht und dem
Himmel und unmittelbar nach dem Gewand und dem Schloss des gro-
Ben Konigs genannt werden. Musste nicht das Gefolge des Herrn der Heer-
scharen so gut wie sein Wagen erwahnt werden? Die Beschreibung des Uni-
versums wiirde eine Liicke aufweisen, wenn nicht auch der Engel gedacht
wire, und hier ist der geeignetste Ort sie einzufithren. Wenn wir an die
auflerordentlichen Krifte denken, die den Engelwesen anvertraut sind, und

+ 3280 «



Psalm 104

an die geheimnisvolle Herrlichkeit der Seraphim und der vier Lebewesen
(Hes 1; Offb 4), so leitet uns das an, daraus auf die Herrlichkeit des Herrn
zu schlieSen, dem sie dienen, und wieder rufen wir mit dem Psalmisten:
HERR, mein Gott, du bist sehr grofs!

5. Der die Erde auf ihre Grundfeste gegriindet hat (wortl., yasad-"eres
‘al-mokoneY ha). So wird der Beginn der Schépfung beschrieben, fast mit
den gleichen Worten, die der Herr selbst in Hiob 38,4.6 gebraucht: »Wo
warst du, da ich die Erde griindete? Worauf stehen ihre Fiifle versenkt, oder
wer hat ihr einen Eckstein gelegt?« Und die Worte finden sich noch dazu in
demselben Zusammenhang, denn der Herr fahrt dort fort: »Da mich die
Morgensterne miteinander lobten, und jauchzten alle Kinder Gottes.«

Dass sie immer und ewiglich nicht wankt (wortl., bal-timmaét). Natiir-
lich ist die Sprache hier dichterisch; doch handelt es sich trotzdem um eine
wunderbare Tatsache: Die Erde ist so in den Weltraum gesetzt, dass sie ihre
Stelle behauptet, als wire sie wirklich irgendwo befestigt. Die verschiedenen
Bewegungen unseres Planeten gehen so gerduschlos und gleichméafig von-
statten, dass fiir unser Empfinden alles so fest steht und in zuverléssiger
Ordnung ist, als wére die Vorstellung der Alten, dass die Erde auf Pfei-
lern ruhe, buchstablich wahr. Mit welcher Genauigkeit hat doch der grofle
Werkmeister unsere Erdkugel ins Gleichgewicht gebracht! Welche Kraft
muss jene Hand besitzen, die gemacht hat, dass ein so ungeheurer Korper
seine Bahn kennt und sich so sanft darin bewegt! Welcher Maschinenbauer
vermag ein Kunstgetriebe so zu fertigen und zu sichern, dass auch kein Teil
desselben je sich reibt oder knarrt oder in Unordnung gerét? Doch unserer
groflen Welt ist bei ihren verwickelten Bewegungen noch nie etwas Der-
artiges zugestoflen. »HERR, mein Gott, du bist sehr grofsl«

6. Mit der (Wasser-)Tiefe deckst du sie wie mit einem Kleide. Die neu-
geborene Erde wurde in Windeln von Wasser gehiillt. In den ersten Zei-
ten, ehe der Mensch da war, beherrschten die stolzen Fluten die ganze Erde.

Und Wasser standen iiber den Bergen, kein trockenes Land war sicht-
bar, Dampf wie von einem brodelnden Geysir bedeckte alles. Die Erforscher
des Erdkorpers geben uns davon Bericht wie von einer neuen Entdeckung;
aber schon lange vorher hat es der Heilige Geist offenbart. Dieser Abschnitt

-+ 3281 «



Psalm 104

zeigt uns den Schopfer, wie er sein Werk beginnt und den Grund legt fiir zu-

kiinftige Ordnung und Schénheit. Wenn wir uns das hier Geschilderte mit

Ehrfurcht vergegenwirtigen, wird unsere Seele voll Anbetung werden; es mit

fleischlichem Sinn grob buchstablich aufzufassen, wire geradezu lasterlich.

10.

1.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

Aber von deinem Schelten flohensie,

von deinem Donner fuhren sie dahin.

Die Berge gingen hoch hervor, und die Taler setzten sich herunter
zum Ort, den duihnen gegriindet hast.

Du hast eine Grenze gesetzt, dariiber kommen sie nicht,
und diirfen nicht wiederum das Erdreich bedecken.
Du ldsst Brunnen quellen in den Griinden,

dass die Wasser zwischen den Bergen hinfliefden,
dass alle Tiere auf dem Felde trinken

und das Wild seinen Durst l6sche.

An denselben sitzen die Vogel des Himmels

und singen unter den Zweigen.

Du feuchtest die Berge von oben her;

du machst das Land voll Friichte, die du schaffest;
du lassest Gras wachsen fiir das Vieh

und Saat zu Nutz den Menschen,

dass du Brot aus der Erde bringest,

und dass der Wein erfreue des Menschen Herz,
dass seine Gestalt schén werde vom Ol

und das Brot des Menschen Herz starke;

dass die Biume des HERRN voll Saft stehen,

die Zedern Libanons, die er gepflanzt hat.

Daselbst nisten die Vogel,

und die Reiher wohnen auf den Tannen.

Die hohen Berge sind der Gimsen Zuflucht

und die Steinkliifte der Kaninchen.

7. Aber von deinem Schelten flohen sie, von deinem Donner fuhren sie dahin.

Als das Wasser und die Dampfe alles bedeckten, brauchte der Herr nur zu

sprechen,

so verschwanden sie sofort. Gerade als hitten sie die Fahigkeit

-+ 3282 «



Psalm 104

verniinftigen Handelns, schossen die Wogen in die ihnen angewiesenen Tie-
fen und tberlieflen das Land sich selbst. Da erhoben die Berge ihre Héaup-
ter, hoch stiegen die Lander aus der Flut empor, und schliefllich waren Fest-
lander und Inseln, Abhénge und Ebenen da und bildeten die bewohnbare
Erde. Die Stimme des Herrn bewirkte diese erstaunlichen Ereignisse. Ist
nicht sein Wort jedem Erfordernis gewachsen, michtig genug, die grofi-
ten Wunder zu wirken? Durch dasselbe Wort werden auch die Wogen der
Triibsal in ihre Schranken gewiesen, die tobenden Fluten der Siinde iiber-
wiltigt werden; der Tag kommt, da auf den Donnerruf Jahwes all die stol-
zen Gewdsser des Bosen schnell und fiir immer hinwegfliehen werden.
»HERR, mein Gott, du bist sehr grofil«

8. Die bezwungenen Wasser sind hinfort gehorsam. Sie steigen hinauf zu
den Bergeshiohen,® indem sie als Wolken selbst die Spitzen der Alpen er-
klettern.

Sie kommen herunter in die Tdiler zum Ort, den du ihnen gegriindet
hast. Sie sind ebenso bereit, im Regen, in Quell- und Gieflbidchen herab-
zustromen, wie sie vordem in Nebeln aufzusteigen strebten. Der Gehorsam
der michtigen Wasser gegen die Gesetze ihres Schopfers ist hochst bemer-
kenswert; die schwellende Flut, die tosende Stromschnelle, der gewaltige
Sturzbach, sie sind nur andere Formen desselben Elementes, das als zar-
ter Tau auf dem Grashdlmchen perlt, und in jenen massiveren Formen ist
es den von seinem Schopfer ihm anerschaffenen Gesetzen gleichermafien
gehorsam. Auch nicht ein einziges Teilchen Meerschaum bricht je aus der
Reihe oder verletzt den Befehl des Herrn iiber Land und Meer, noch lehnen
sich der méachtige Niagara und die schauerlich gewaltige Springflut gegen
seine Herrschaft auf. Es ist sehr schon, in Gebirgsgegenden zu betrachten,
wie Gott die Versorgung der Erde mit Wasser so wohl geordnet hat; wie die
Nebel aufsteigen und sich zu Flocken und Wolken vereinigen, wie das reine
Nass herabtropft, wie munter die kleinen Bichlein an den Felsen hinunter-
rinnen, um die Fliisse zu erreichen, und mit welch unauthaltsamem Drang
diese ihrem Bestimmungsort, dem grofSen Weltmeer, zustreben.

9. Du hast eine Grenze gesetzt, dariiber kommen sie nicht, und diirfen nicht
wiederum das Erdreich bedecken. Diese Grenze ist einst iberschritten wor-

-+ 3283 «



Psalm 104

den, aber das wird nie wieder geschehen. Die Sintflut wurde herbeigefiihrt
durch zeitweilige Authebung der gottlichen Verordnung, welche die Fluten
im Zaum hielt; sie wussten noch wohl von ihrer einstigen Oberherrschaft
iiber die Erde und rissen sie schleunigst wieder an sich. Aber jetzt ver-
hindert die Bundesverheiflung fiir immer eine Wiederkehr dieses wilden
Faschingstanzes der Wasser; oder sollten wir diese Emporung der Wogen
nicht eher ein ungestiimes Aufwallen der Entriistung nennen, womit die
Fluten die gekridnkte Ehre ihres Konigs rdchen wollten, den die Menschen
beleidigt hatten? Jahwes Wort hélt den Ozean in Schranken, und er braucht
nur einen schmalen Sandgiirtel, um ihn in seinen festgesetzten Grenzen
zu halten; diese augenscheinlich so schwache Wehr erfiillt vollkommen
ihren Zweck, denn das Weltmeer ist dem Gebot seines Schopfers gehorsam
wie ein kleines Kind. Zerstérung schlummert in der Tiefe des Ozeans, und
unsere Siinden konnten sie wohl wecken; aber stark sind die Bande, mit
welchen die Bundesgnade ihn gefesselt hat, sodass er sich nicht wieder auf
die schuldigen Menschenkinder stiirzen kann.

10. Du lisst Brunnen quellen in den Griinden, dass die Wasser zwischen den
Bergen hinfliefSen. Dies ist ein besonders lieblicher Teil der Anordnungen,
die Gott hinsichtlich der unterworfenen Wasser getroffen hat: Sie finden
Offnungen, durch die sie dort ins Freie gelangen, wo ihr Vorhandensein im
hochsten Grad wohltatig wirkt. An den Abhidngen der Berge finden sich
Einsenkungen, in denen die Bachlein herabplitschern, deren Ursprung oft
eine sprudelnde Quelle ist, die tief aus dem Erdinnern hervorbricht. Gott
lasst diese Quellen flieflen, gerade wie ein Gértner Wasserldufe anlegt und
ihnen mit seinem Fuf die Richtung gibt. Sind die Wasser in der Tiefe ein-
gesperrt, so ist es der Herr, der ihnen die Fesseln angelegt hat, und tum-
meln sie sich in Freiheit, so ist wieder Er es, der sie losgelassen hat.

11. Dass alle Tiere auf dem Felde trinken. Wer wiirde ihnen auch Wasser
geben, wenn es der Herr nicht téite? Sie sind seine Herde, darum fiihrt er sie
zur Tranke. Kein einziges vergisst er.

Und das Wild (Grundt. die Wildesel, pora®im) seinen Durst losche.
Der gute Herr gibt ihnen mehr als genug. Sie kennen ihres Herrn Krippe.
Obgleich die Wildesel Zaum und Gebiss nicht leiden und der Mensch sie als

+ 328 «



Psalm 104

vollig ungelehrig bezeichnet, so lassen sie sich vom Herrn doch lehren und
wissen viel besser als der Mensch, wo das kristallklare, kiihle Nass fliefit,
von dem sie trinken miissen, wenn sie nicht sterben sollen. Sie sind nur Esel,
und noch dazu wilde, doch sorgt unser himmlischer Vater fiir sie. Wird er es
nicht auch fiir uns tun? - Hier sehen wir auch, dass nichts umsonst gemacht
ist. Wird durch das Bichlein im weltverlorenen Tal auch keines Menschen
Lippe befeuchtet, so gibt es da doch andere Geschopfe, die Erquickung
benotigen und ihren Durst 16schen an dem frischen Quell. Ist das nichts?
Muss alles fiir den Menschen da sein oder sonst eine Verschwendung hei-
Ben? Was anderes als unser Eigendiinkel und unsere Selbstsucht konnte uns
auf solche Gedanken bringen? Es ist nicht wahr, dass Blumen, deren Pracht
kein Menschenauge sieht, ihren Duft nutzlos ausstromen, denn das Bien-
lein findet sie und noch andere beschwingte Géste leben von ihrem kost-
lichen Saft. Der Mensch ist nur eines der vielen Geschopfe, die der himm-
lische Vater speist und trankt.

12. An denselben sitzen (oder wohnen) die Vogel des Himmels und sin-
gen unter den Zweigen. Wie erquickend sind diese Worte! Welch liebliche
Erinnerungen wecken sie in uns von platschernden Wasserfillen und ver-
schlungenem Gezweig, wo das Rauschen des sprudelnden Wassers gleich-
sam den Grundbass bildet und die stiflen, klangvollen Stimmen der ge-
fiederten Sanger die hoheren und heller klingenden T6ne der Harmonie
erschallen lassen. Ihr lieben Voglein, singt nur, singt! Was konntet ihr Bes-
seres tun, und wer kann es besser als ihr? Da aber auch wir von dem Strom
Gottes trinken und von den Friichten des Lebensbaums essen, so ist es auch
fiir uns wohl angemessen, zu »singen unter den Zweigen.« Wo ihr wohnt,
ihr Vogelein, da singt ihr; sollen nicht auch wir uns freuen in dem Herrn,
der unsere Zuflucht, unsere Wohnung und Ruhestatt ist von Geschlecht zu
Geschlecht? Ihr trillert eure Liedchen, wihrend ihr von Ast zu Ast fliegt;
ebenso wollen wir es machen, wihrend wir durch die Zeit zur Ewigkeit
eilen. Es schickt sich nicht, dass wir, die Paradiesvogel, uns von denen der
Erde iibertreffen lassen.

13. Du feuchtest die Berge von oben her, wortl.: aus deinen Obergemachern
(me&‘aliyyotayw). Da die Gipfel der Berge zu hoch sind, um durch Flisse

-+ 3285 +



Psalm 104

und Biche bewissert zu werden, trinkt sie der Herr selbst aus jenen Was-
sern liber dem Firmament, die der Dichter schon in einem fritheren Vers als
die oberen Gemicher des Himmels bezeichnet hatte. Die Wolken bleiben an
den Bergkuppen hiangen und bestromen die Abhdnge mit befruchtendem
Regen. Wohin keines Menschen Arm gelangen kann, dahin reicht Gottes
Hand; ein Herz, das niemand sonst zu rithren vermag, kann er doch mit
seiner Gnade erweichen und befruchten; und wo alle irdischen Mittel des
Trostes und der Erquickung fehlen, da kann er alles, was wir benétigen, aus
seinen unerschopflichen Vorratskammern liefern!

An der Frucht deiner Werke sdttigt sich die Erde (wortl., mippari
ma‘aseYka tisba® ha’ares). Die Folge des gottlichen Wirkens ist Fiille iiber-
all; das Erdreich wird von Regen und Tau gesattigt, die Saat keimt, die Tiere
trinken und die Vogel singen - nichts bleibt unversorgt. So ist es auch in
der geistlichen Schopfung; er gibt Gnade mehr und mebhr, er erfiillt die Sei-
nen mit Gutem, dass sie bekennen miissen: Aus seiner Fiille haben wir alle
genommen Gnade um Gnade (Joh 1,16).

14. Du ldssest Gras wachsen fiir das Vieh und Saat zu Nutz den Menschen.
Gras wichst so gut wie edlere Pflanzen, denn das Vieh braucht Nahrung
so gut wie der Mensch. Gott bestimmt auch dem geringsten Geschopf sein
Teil und sorgt dafiir, dass es dieses vorfindet. Gottes Macht offenbart sich
ebenso wirklich und ebenso wiirdig in der Versorgung der Tierwelt wie in
der Erndhrung des Menschen. Beobachte nur ein Grashdlmchen mit from-
mem Auge, so wirst du Gott darin am Werk sehen. Die edleren Pflanzen
sind fiir den Menschen, und er muss den Boden bebauen, wenn sie ihm
wachsen sollen; und doch ist es Gott, der sie im Garten sprossen ldsst, der-
selbe Gott, der auch das Gras wachsen ldsst in den nicht umzdunten, von
keiner Menschenhand beriihrten Triften der Wiiste. Der Mensch vergisst
das und spricht wohl von seinen Erzeugnissen; aber in Wahrheit wiirde
er ohne Gott ganz vergeblich pfliigen und sden. Der Herr ist es, der jedes
griine Hilmchen sprossen und jede Ahre reifen lisst; gib nur mit offenen
Augen Acht, so wirst du den Herrn durchs Kornfeld wandeln sehen.

Dass du Brot aus der Erde bringest. Sowohl das Gras fiir das Vieh als
auch das Getreide fiir den Menschen, ist Nahrung, die aus der Erde kommt,
und sie zeigen uns einen Wunderrat Gottes, nach welchem der Staub unter

+ 3286 «



Psalm 104

unseren Fiiflen, der eher geeignet scheint, uns darin zu begraben als zur
Erhaltung des Lebens zu dienen, tatsichlich in Lebenskraft fiir uns um-
gewandelt wird. Je mehr wir hieriiber nachdenken, desto wunderbarer wird
es uns erscheinen. Wie grof3 ist der Gott, der aus dem Todesstaub das spros-
sen ldsst, was das Leben erhilt, und aus dem verfluchten Erdboden die Seg-
nungen des Korns, Weins und Ols hervorbringt!

15. Und dass der Wein erfreue des Menschen Herz. Mithilfe befruchten-
der Regenschauer bringt die Erde nicht nur die notwendigen Lebens-
bediirfnisse hervor, sondern auch gar manches, was streng genommen
zum Uberfluss gehort; das, was zu festlicher Freude dient, so gut wie das,
was zum einfachen Mahl notig ist. Wére doch der Mensch weise genug,
den rechten Gebrauch zu machen von der die Lebensgeister weckenden
und erheiternden Frucht der Rebe! Aber ach, wie oft macht er sie sich gar
schlecht zunutze und erniedrigt sich selbst dadurch! Den Schaden muss
er selber tragen; wer sogar Segnungen sich zum Fluch macht, hat sein
Elend verdient.

Dass seine Gestalt schon werde vom Ol. Die Menschen des Orients
gebrauchen das Ol mehr als wir und sind in dieser Hinsicht wahrscheinlich
weiser. Sie haben eine Vorliebe fiir Salbungen mit wohlriechenden Olen
und betrachten das Glidnzen des Angesichtes als ein hervorragendes Zei-
chen festlicher Freude. Gott verdient Dank und Preis fiir alle Erzeugnisse
des Bodens; wir bekdmen kein einziges, lie3e er sie nicht wachsen.

Und das Brot des Menschen Herz stirke. Man hat mehr Mut, wenn man
sich satt gegessen hat; schon manches niedergeschlagene Gemiit ist durch
ein gutes, kréftiges Mahl erquickt und neu belebt worden. Wir sollten Gott
sowohl fiir ein starkes Herz wie auch fiir Kraft des Leibes preisen, wenn wir
sie besitzen, da sie beide Gaben seiner Giite sind.

16. Die Bewisserung der Berge bringt nicht nur das Gras der Weidetriften
und die von Menschen angebauten Gewidchse hervor, sondern auch jene
vornehmsten Arten des Pflanzenreichs, die nicht in den Bereich mensch-
licher Pflege fallen: die Baume des Herrn, die grofiten, edelsten und kénig-
lichsten der Baume, zugleich diejenigen, die keinem Menschen gehdren und
von Menschenhand unberiihrt sind.

+ 3287 «



Psalm 104

Dass die Biume des HERRN voll Saft stehen, wortlich: sich sdttigen
(yisbot), sodass sie, wie die Zedern, voll Harz werden, von Leben strotzen
und das ganze Jahr griin sind.

Die Zedern Libanons, die er gepflanzt hat. Sie wachsen, wo niemand je
daran gedacht hat sie zu pflanzen, wo sie Jahrhunderte hindurch von kei-
nem Sterblichen wahrgenommen wurden, und wo sie heute viel zu riesen-
haft sind, als dass Menschenhand sie beschneiden kénnte. Was wiirde
unser Psalmdichter wohl zu etlichen der Baume des Yosemite-Tales (in
Kalifornien) gesagt haben? Wahrlich, die sind wiirdig, Bdume des Herrn
genannt zu werden, wegen ihres turmhohen Wuchses und ungeheuren
Umfangs. Da sehen wir die Macht und Allgenugsamkeit der géttlichen
Fiirsorge. Wenn Baume, um die sich kein Mensch kiimmert, doch so voll
Saft sind, so konnen wir dessen gewiss sein, dass Gottes Kinder, die durch
den Glauben vom Herrn allein ihre Lebenskrifte ziehen, ebenso wohl er-
halten bleiben werden. Da wir durch die Gnade gepflanzt sind und alles der
Fiirsorge unseres himmlischen Vaters verdanken, konnen wir dem Sturm
Trotz bieten und der Furcht vor Diirre lachen; denn keinem, der auf den
Herrn vertraut, wird es je an Wasser des Lebens mangeln.

17. Daselbst nisten die Vigel; der Storch, dessen Haus Zypressen sind
(Grundt., *3Ser-§am sipporim yogannénd hiasidah borosim bétah). Diesen
Baumen Gottes ist nicht nur alles Lebensnotwendige gegeben worden, sie
gewdhren vielmehr anderen Geschopfen noch Obdach; grofie und kleine
Vogel bauen in ihren Zweigen ihre Nester. So bestreben sich diese Miachti-
gen, das, was sie von dem grof3en Herrn aller empfangen haben, wieder
den schwiécheren Geschopfen zugute kommen zu lassen. Wie doch in die-
ser herrlichen Schopfung eins ins andere greift, ein Glied das andere nach
sich zieht! Der Regen bewissert die Bdume, und diese werden den Végeln
zum freundlichen Heim; so helfen die Gewitterwolken das Haus des Sper-
lings zu bauen, und der herabstromende Regen erhilt den lebendigen Pfei-
ler, auf dem das Nest des Storchs ruht. Beachten wir auch, wie alles sei-
nen Zweck und Nutzen hat — das Gedst der Biume bietet den Voglein ein
Heim, und wie allem Lebendigen die ihm notige Bequemlichkeit zuteilwird
— der Storch findet ein Haus in den Zypressen. Sein Nest wird ein Haus
genannt, weil dieser Vogel gewisse hiusliche Tugenden und Mutterliebe

+ 3288 «



Psalm 104

zeigt, wodurch seine Brut mit einer Familie vergleichbar wird. Ohne Zwei-
fel hatte dieser in alter Zeit lebende Schreiber Storchennester auf Zypres-
sen gesehen. Gewohnlich bauen diese Vogel ja auf Hausern und Ruinen;
man hat aber Zeugnisse dafiir, dass sie in Waldgegenden auch mit hohen
Baumen vorliebnehmen. - Ist der Leser je durch einen méchtigen Hoch-
wald gegangen und hat er das Ehrfurchtsgefiihl empfunden, das in dem
erhabenen Dom der Natur das Herz {iberkommt? Dann wird er sich auch
erinnern, wie ihm jedes Voglein heilig vorkam, weil es inmitten solch
geweihter Einsamkeit wohnte. Wer von Gott nichts sehen und horen kann,
aufler in gotischen Prachtbauten und bei dem Brausen der Orgel und den
Stimmen von Sangern in Chorhemden?, der ist freilich nicht imstande, jene
Gefiithle nachzuempfinden, mit denen der einfache, unverdorbene Sinn die
Stimme Gottes hort, der unter den Biumen wandelt.

18. Die hohen Berge sind der Gemsen (oder Steinbocke) Zuflucht und die
Steinkliifte der Kaninchen (Grundt: Klippdachse, $opannim). Uberall wim-
melt es von Leben. Wir nennen unsere Stadte volkreich; aber sind die Wil-
der und die hohen Hiigel nicht noch dichter bevolkert mit Leben aller Art?
Wir sprechen von unbewohnbaren Gegenden; aber wo sind sie? Der Stein-
bock springt, behdande wie unsere Gams, von Fels zu Fels, und der Klipp-
dachs, ein dem Murmeltier unserer Alpen dhnliches Tier, hat seinen Bau
unter dem Boden. Einem Geschépf dient die Hohe der Berge zum Schutz,
und einem anderen die Hohlen der Felsen. So ist die ganze Erde voll fréh-
lichen Lebens, jede Stitte hat ihren ihr angemessenen Bewohner, nichts
ist leer und ungeniitzt. Seht, wie Steinbocke und Murmeltierchen, Storche
und Sperlinge jeder in seinem Teil einen Vers zu dem Psalm der Natur bei-
tragen; haben wir nicht auch unser Loblied dem Herrn zu singen? Wenn
wir an Bedeutung auch nur eine niedere Stufe einnehmen, lasst uns doch
unsere Stelle ausfiillen und so den Herrn ehren, der uns zu einem be-
stimmten Zweck erschaffen hat.

19. Du hast den Mond gemacht, das Jahr danach zu teilen;
die Sonne weif ihren Niedergang.

20. Du machst Finsternis, dass es Nacht wird;
daregensich alle wilden Tiere,

-+ 3289 «



Psalm 104

21. die jungen Lowen, die da briillen nach dem Raub
und ihre Speise suchen von Gott.

22. Wenn aber die Sonne aufgeht, heben sie sich davon
und legen sich in ihre Hohlen.

23. So geht dann der Mensch aus an seine Arbeit
und an sein Ackerwerk bis an den Abend.

19. Nun ist die den groflen Lichtern zugewiesene Herrscherstellung das
Thema des Lobpreises. Der Mond wird zuerst erwihnt, weil bei den Juden
der biirgerliche Tag mit dem Abend begann.

Du hast den Mond gemacht, das Jahr danach zu teilen. Nach dem Zu-
nehmen und Abnehmen des Mondes wird das Jahr in Monate und Wochen
geteilt, und dadurch wurde die genaue Feststellung der heiligen Zeiten
ermoglicht. So ist die Leuchte der Nacht zu des Menschen Dienst bereitet,
und dadurch, dass sich nach ihr, wie es bei den Israeliten tiblich war, der
Kreis der heiligen Versammlungen richtete, trat sie in Beziehung zu dem
Edelsten, das der Mensch hat. Lasst uns die Bewegungen des Mondes nie
als das unvermeidliche Ergebnis unbeseelter, unpersonlicher Naturgesetze
betrachten, sondern als eine Einrichtung unseres Bundesgottes.

Die Sonne weifS ihren Niedergang. In feiner dichterischer Bildersprache
wird die Sonne hier dargestellt, als wisse sie, wann es Zeit ist, unseren Bli-
cken zu entschwinden und unter den Horizont zu sinken. Sie tdndelt nie
unterwegs oder steht still, als wére sie unentschlossen, wann sie unter-
gehen solle; obwohl sich die fiir ihren Untergang bestimmte Zeit fortwih-
rend dndert, hilt sie diese doch immer auf die Sekunde ein. Wir miissen des
Morgens geweckt werden, sie steht alle Tage ohne Ausnahme piinktlich auf;
und wihrend gar manche auf die Uhr sehen miissen, um zu wissen, wann
es Zeit ist zum Schlafengehen, zieht sie, die doch keinen Chronometer
befragen kann, sich am westlichen Himmel genau in dem Augenblick, da
die bestimmte Zeit gekommen ist, zuriick. Fiir all das sollte der Mensch den
Herrn der Sonne und des Mondes preisen, der diese grofien Lichttrager uns
zu Zeitmessern gesetzt hat und dadurch unsere Welt in Ordnung hélt und
uns vor alles zerriittender Verwirrung bewahrt.

+ 3290 «



Psalm 104

20. Du machst Finsternis, dass es Nacht wird. Er schliefSt uns die Fenster-
ldaden und richtet so unser Schlafzimmer her, damit wir schlummern kon-
nen. Gibe es keine Finsternis, wir wiirden danach sehnlich verlangen;
miisste es uns doch viel schwerer fallen, Ruhe zu finden, wenn der er-
miidende Tag nie in die stille Nacht versinke. Wir wollen Gottes Wirken
auch in dem Verbergen der Sonne erkennen und uns vor Dunkelheit, sei
es in der Natur, sei es in den Fithrungen der Vorsehung, nie fiirchten, denn
der Herr macht sie beide.

Da regen sich alle wilden Tiere. Nun beginnt fiir den Lowen der Tag, die
Zeit, sich sein Wildbret zu erjagen. Warum sollten auch die wilden Tiere
nicht ebenso gut wie der Mensch ihre Stunde haben? Sie haben eine Auf-
gabe zu erfiillen; soll ihnen nicht auch ihr tagliches Brot zuteilwerden? Die
Finsternis ist besser geeignet fiir die wilden Tiere als fiir den Menschen,
und das Wesen derjenigen Menschen, welche die Finsternis mehr als das
Licht lieben, tragt tierische Ziige. Wenn die Diisternis der Unwissen-
heit tiber einem Volk liegt, dann nehmen Aberglauben, Grausamkeit und
Laster aller Art Giberhand; das Evangelium aber befreit, wie der Sonnen-
aufgang, die Welt bald von den offensichtlichen Verheerungen dieser Unge-
heuer, und sie suchen ihrer Art entsprechendere Wohnstétten. Wir mogen
hieran den Wert wahren Lichts ermessen; denn wir kénnen uns darauf ver-
lassen: Wo Nacht ist, da gibt es auch wilde Tiere, die zu morden und zu ver-
schlingen bereit sind.

21. Die jungen Lowen, die da briillen nach dem Raub und ihre Speise suchen
von Gott. So iibersetzt der Dichter ihr Gebriill. Wem gilt dasselbe? Doch
sicher nicht ihrer Beute, denn der schreckliche Ton dient vielmehr dazu,
diese von der drohenden Gefahr zu benachrichtigen und in die Flucht zu
treiben. Die Raubtiere driicken mit ihrem Gebriill in der ihnen eigenen
Weise ihr Verlangen nach Speise aus, und dies Kundtun des Verlangens
ist eine Art Gebet. Darauf ruht der Gedanke des Dichters, dass die wilden
Tiere sich an ihren Schopfer um Speise wenden. Jedoch weder beim Lowen
noch beim Menschen tut es das Suchen im Gebet allein; es muss das Suchen
des eigenen Mithens dazukommen, und die Léwen wissen das gut genug.
Um was sie in der ihnen eigenen Sprache gebeten haben, das gehen sie dann
suchen; und darin sind sie viel kliiger als so manche Menschen, die Gebete

+ 3291 «



Psalm 104

darbringen, die nicht halb so inbriinstig sind wie die der jungen Lowen, und
dann die Mittel vernachldssigen, durch deren Anwendung sie den Gegen-
stand ihrer Bitten erlangen konnten. Nicht unter den Lowen sind die liigne-
rischen Beter zu finden, die wohl viel frommen Larm machen, aber nie im
Ernst suchen.

Wie trostlich ist der Gedanke, dass der Geist das Briillen des Lowen
iibersetzt und darin das Suchen der Speise von Gott findet! Diirfen wir
nicht hoffen, dass unsere armseligen, gebrochenen Hilferufe und Seufzer,
die wir in unseren Kummernichten selbst ein Heulen (Ps 22,2; 32,3) nann-
ten (das wir sonst doch nur von Tieren aussagen), von ihm auch wohl ver-
standen werden? Augenscheinlich achtet er mehr auf den Sinn als auf den
Wohlklang unserer Gebete und gibt ihnen die beste Deutung.

22. Wenn aber die Sonne aufgeht. Auf jeden Abend folgt ein Morgen, der
Anbruch eines neuen Tages. Hitten wir es nicht schon so oft erlebt, wir
wiirden das Wiederaufgehen der Sonne fiir das grofite Wunder und die
staunenswerteste Wohltat halten.

Heben sie sich davon und legen sich in ihre Hohlen. So sind sie dem Men-
schen aus dem Weg, und er trifft sie selten, es sei denn, er gehe darauf aus.
Die Krieger des Waldes ziehen sich zuriick, wenn die Morgentrommel sich
horen ldsst, und finden in den Schlupfwinkeln ihrer Hohlen das Dunkel,
das ihnen zum Schlummern angenehm ist. Da legen sie sich hin und ver-
dauen die genossene Speise, denn Gott hat auch ihnen ihr Teil an Ruhe
und zufriedenem Wohlsein beschieden: Einen hat es gegeben, der in die-
ser Hinsicht drmer dran war als selbst die Lowen und die Fiichse, denn er
hatte nicht, da er sein Haupt hinlege; fiir alle war gesorgt, nur nicht fiir den
fleischgewordenen Versorger aller. Hochgelobter Herr, du hast dich unter
die Lebensverhiltnisse der wilden Tiere erniedrigt, um die noch unter das
Tier gesunkenen Menschen zu heben!

Es ist iiberraschend, aus der Schilderung unseres Psalms zu erkennen,
wie der Herr die wildesten Tiere miiheloser beherrscht als der Hirte seine
Schafe. Bei Einbruch der Dunkelheit trennen sie sich voneinander, und ein
jedes von ihnen geht aus, um die Aufgabe der Barmherzigkeit zu erfiillen,
die Leiden der schwachen und abgelebten unter den pflanzenfressenden
Tieren zu beenden. Die jiingeren von diesen entkommen ihnen auf ihren

+ 3292 «



Psalm 104

flinken Beinen leicht, und die Ubung tut ihnen gut. Meist werden nur
diejenigen erhascht und getotet, fiir welche ein noch lingeres Leben nur
ein lang hingezogenes Leiden wire. Insofern sind die Lowen Boten der
Barmherzigkeit und werden von Gott ebenso ausgesandt wie der Jagd-
hund vom Menschen. Aber diese gewaltigen Jager diirfen nicht allezeit
auf der Féhrte sein; sie miissen in ihre Hohlen zuriickgesandt sein, wenn
der Mensch auf der Bildfliche erscheint. Wer wird aber diese wilde Meute
sammeln und einsperren, wer sie an die Kette legen und unschadlich
machen? Die Sonne besorgt es. Sie ist der grofite Léwenbandiger. Scheu
wie Lammer ziehen sie sich zuriick und halten sich in ihren Schlupf-
winkeln wie Gefangene, bis die wiederkehrende Dunkelheit sie aufs Neue
hinausschweifen lasst. Durch welch schlichte und doch majestitische
Mittel werden die gottlichen Absichten erreicht! In derselben Weise sind
die Ddmonen unserem Herrn Jesus untertan; durch die blofle Verbreitung
des vom Evangelium ausstrahlenden Lichts werden sie, diese briillen-
den Lowen der Hoélle, aus der Welt vertrieben. Da sind keine besonderen
Wunder oder Anwendung von Gewaltmitteln erforderlich; die Sonne der
Gerechtigkeit geht auf - und sogleich verkriechen sich der Teufel und die
falschen Gotter, der Aberglaube und die Irrtiimer der Menschen, alle mit-
einander, in die dunklen Orter der Erde zu den Maulwiirfen und Fleder-
mausen.

23. So geht dann der Mensch aus. Jetzt ist er an der Reihe, und der Sonnen-
aufgang hat alles fiir ihn bereit gemacht. Er verldsst sein warmes Bett und
die Annehmlichkeiten seines Heims, um sein tigliches Brot zu erwerben;
diese Arbeit ist gut fiir ihn, sie hélt ihn von vielem Unniitzen ab und iibt
und bildet seine Fahigkeiten.

An sein Werk und an seine Arbeit (wortl., lopo0lo wala‘éb(';gia'lté) bis
an den Abend. Er geht aus nicht zu Spiel und Sport, sondern zum Wirken,
nicht zum Zeitvertreib, sondern zu ernster Arbeit — wenigstens ist dies das
Los des grofiten Teils der Menschheit. Wir sind geschaffen um zu wirken;
darum ist Arbeit unsere Pflicht, und wir sollten nie dariiber murren, dass es
so eingerichtet ist. Immerhin sollte die Arbeitszeit nicht zu lang sein. Wenn
die Arbeit so lange dauert, wie es im Durchschnitt Tag ist, so ist das sicher
alles, was einer von seinen Mitmenschen verlangen kann. Und doch gibt

+ 3293 «



Psalm 104

es arme Geschopfe, die so schlecht bezahlt werden, dass sie in zwdlf Stun-
den nicht genug verdienen kénnen, um sich den Hunger vom Leib zu hal-
ten. Schmach iiber die, welche hilflosen Frauen und Kindern solche Lasten
aufzulegen sich erdreisten! Auch Nachtarbeit sollte so viel wie moglich ver-
mieden werden. Es sind zwolf Stunden, in denen der Mensch arbeiten soll;
die Nacht ist zum Ausruhen und Schlafen bestimmt.

Auch die Nacht hat also, ebenso wie der Tag, ihren besonderen Lob-
gesang. Er ist sanfter und geddmpfter, aber darum nicht weniger wirkungs-
voll. Der Mond gief3t sein Licht iiber ein feierliches Schweigen der Andacht
im Hochwald, durch den der Nachtwind leise seine »Lieder ohne Worte«
haucht. Alle Augenblicke lassen sich bald hier bald da Tone héren, die, so
schlicht sie uns am hellen Tag vorkdmen, im Schatten der Nacht zauber-
haft und Schauer einfl6f8end rauschen, als liele die Ndhe von geheimnis-
voll Unbekanntem das Herz erbeben und als fithlten wir mehr denn je
die Gegenwart des Allerhabenen. Die Einbildungskraft wird erregt; der
Unglaube empfindet die Stille und Feierlichkeit unheimlich, der Glaube
hingegen blickt auf zum Sternenzelt {iber ihm und sieht himmlische Dinge
umso klarer beim Fehlen des Sonnenlichtes, und die Anbetung neigt sich
vor dem erhabenen Unsichtbaren. Geisterwesen halten die Nachtwache,
und schon mancher Wanderer hat den Schauer ihrer Nihe in der Einsam-
keit der von der Nacht bedeckten Natur empfunden. Auch Gott selbst ist
tiberall drauflen die ganze Nacht, und die Herrlichkeit, mit der er sich ver-
hillt, ist unserem Gefiihl oft noch grofler als die, in der er sich offenbart.
Lobe den HERRN, meine Seele!

24.HERR, wie sind deine Werke so grof und viel!
Du hastsie alle weise geordnet,
und die Erde ist voll deiner Giiter.
25. Das Meer, das so grofd und weit ist,
da wimmelt's ohne Zahl,
grofRe und kleine Tiere.
26. Daselbst gehen die Schiffe;
da sind Walfische, die du gemacht hast, dass sie darin spielen.
27. Es wartet alles auf dich,
dass duihnen Speise gebest zu seiner Zeit.

+ 3294 «



